
233 

 

წიგნის პრეზენტაცია 

 

განხილვა კონსტანტინე ზ. გამსახურდიას წიგნისა 

„ისტორიულ-ლიტერატურული ათინათები“ 
 

DOI: https://doi.org/10.62119/critique.20.2025.9912 
 

 ამა წლის 12 მარტს შოთა რუსთაველის ქართული ლიტე-

რატურის ინსტიტუტში, ,,ლიტერატურის ეროვნული ენერგიის“ 

პროექტის ფარგლებში, ქართული ლიტერატურის განყოფილების 

ინიციატივით ჩატარდა კონსტანტინე ზვიადის-ძე გამსახურდიას 

წიგნის ,,ისტორიულ-ლიტერატურული ათინათების“ განხილვა. 

წიგნის შესახებ მოხსენებები წარმოადგინეს: კონსტანტინე ბრეგა-

ძემ, ლია ბაშალეიშვილმა, გია არგანაშვილმა, ლია წერეთელმა და 

სხვ. სხდომას უძღვებოდა მანანა კვაჭანტირაძე.  

,,კრიტიკის“ მკითხველს ვთავაზობთ სხდომის აუდიო ჩანა-

წერის მცირედად შემოკლებულ ვარიანტს.  
 

ირმა რატიანი – მოგესალმებით! მივესალმები, პირველ 

რიგში, ჩვენს სტუმარს, ბატონ კონსტანტინე გამსახურდიას. გვი-

ხარია თქვენი სტუმრობა, მიხარია, რომ ეს დღე შედგა. ბატონო 

კონსტანტინე, ეს ინსტიტუტი ჯერ კიდევ ატარებს თქვენი მამის 

განწყობასა და ემოციას. ბატონი ზვიად გამსახურდია მრავალი 

წელი მუშაობდა აქ, მისი ცხოვრების არაერთი ფურცელი და-

იწერა ამ ინსტიტუტის კედლებში და, ამ თვალსაზრისითაც, 

ჩვენთვის სასიამოვნოა თქვენი აქ ყოფნა. 

დღეს ჩვენ უნდა წარვადგინოთ, განვიხილოთ და ვისაუბ-

როთ ბატონი კონსტანტინეს წიგნზე, „ისტორიულ-ლიტერატუ-

რული ათინათები“. ქალბატონო მანანა, დიდი მადლობა თქვენ 

ამ ღონისძიების ორგანიზებისათვის, მომხსენებელთა შერჩევი-

სათვის. დარწმუნებული ვარ, რომ შეხვედრა ძალიან საინტე-

რესოდ წარიმართება. რაც შეეხება წიგნს, ის ორი ნაწილისაგან 

https://doi.org/10.62119/critique.20.2025.9912


234 

 

შედგება და, მიუხედავად იმისა, რომ ორი განსხვავებული ნაკ-

ვეთია, ორივე ორიენტირებულია იმ ღირებულებებზე, რასაც 

ჩვენ ლიტერატურის ეროვნულ ენერგიას ვუწოდებთ. მოგეხსე-

ნებათ, ქართული ლიტერატურის ინსტიტუტი 2025 წლიდან 

სწორედ ამ სახელწოდების პროექტის ეგიდით მუშაობს – ლი-

ტერატურის ეროვნული ენერგია; ჩვენ ვმასპინძლობთ იმ ავ-

ტორებს და განვიხილავთ იმ წიგნებს, რომლებიც კონცენტრი-

რებულია ლიტერატურის ეროვნულ მნიშვნელობაზე. რას წარ-

მოადგენს ჩვენი ლიტერატურა? რა ენერგიაა მასში დაუნჯებუ-

ლი? რამდენად მნიშვნელოვანია ამ ენერგიის გადაცემა მომა-

ვალი თაობისათვის? 

ქალბატონო მანანა, დიდი სიამოვნებით გითმობთ სიტყ-

ვას, გთხოვთ, წარადგინოთ ჩვენი მომხსენებლები და უფრო მე-

ტად განავრცოთ ამ ღონისძიების შინაარსი. 

მანანა კვაჭანტირაძე – მოგესალმებით, ბატონო კონსტან-

ტინე, მივესალმები დამსწრე საზოგადოებას. როგორც ქალბა-

ტონმა ირმამ აღნიშნა, დღეს ჩვენ განვიხილავთ ბატონი კონს-

ტანტინე გამსახურდიას წიგნს „იტორიულ-ლიტერატურული 

ათინათები“. სათაურიდანაც ჩანს, რომ ეს არის ინტერდისციპ-

ლინური კვლევების კრებული. იგი ინტერდისციპლინურია არა 

მარტო თემატურად, არა მხოლოდ იმიტომ, რომ მასში არაერთი 

მიმართულების წერილია თავმოყრილი – კინო, მხატვრობა, ლი-

ტერატურა, ისტორია, ფილოსოფია – არამედ თვით კვლევის მე-

თოდი, მიდგომაა ინტერდისციპლინარული. საკმარისია სარჩევს 

გაეცნოს, ნებისმიერი მკითხველი იგრძნობს, რაოდენ ფართო 

თვალსაწიერით გვთავაზობს თავის შეხედულებებს ბატონი 

კონსტანტინე. ჩვენ, ძირითადად, ჩვენთვის ახლობელ სფეროს, 

ლიტერატურათმცოდნეობას შევეხებით, თუმცა, კიდევ გავიმე-

ორებ, არც ლიტერატურა არის იზოლირებულად განხილული 

ამ წიგნში. კონტექსტი, ყველა თვალსაზრისით. ძალიან ფართოა, 

ბატონი კონსტანტინე თავის ნააზრევს წარმოგვიდგენს უხსოვა-



235 

 

რი დროიდან დღევანდლამდე. გარკვეულ შემთხვევებში, რო-

დესაც ამას კვლევის საჭიროება მოითხოვს, იგი საკვლევ მასა-

ლას ქრონოლოგიურ და კულტუროლოგიურ ჩარჩოებში აქცევს. 

ერთი სიტყვით, ის რასაც ამ წიგნში ვეცნობით, მრავალმხრივ სა-

ყურადღებოა და შეიცავს არაერთ სიახლეს, არაერთ მნიშვნელო-

ვან დაკვირვებას, არაერთ ახალ მიდგომას. ასე რომ, ჩვენი ის-

ტორიაც და კულტურაც ამ წიგნში ახალ კონტექსტში, ახალ სა-

აზროვნო პარადიგმაში წარმოგვიდგება. 

დღევანდელი შეხვედრის გეგმა ასეთია: თავდაპირველად, 

ბატონ კონსტანტინეს ვთხოვთ, ისაუბროს თავისი წიგნის შესა-

ხებ. რა საკითხებმა მიიპყრო მისი ყურადღება განსაკუთრებუ-

ლად, რა სირთულეები შეხვდა კვლევის დროს და ასე შემდეგ. 

მერე კი მომხსენებლები ჩაერთვებიან წიგნის განხილვის პროცესში. 

კონსტანტინე გამსახურდია – დიდი მადლობა. მოგე-

სალმებით ქალბატონებო და ბატონებო, მოხარული ვარ, რომ ამ 

კედლებში მიწევს დღეს თქვენთან შეხვედრა და საუბარი. რო-

გორც აღინიშნა, აქ იმ დიდი ეპოქის, მისი აქტიორების არა მხო-

ლოდ განწყობა, ის დიდებაც დარჩენილია, რომელიც აქ იყო და 

ახლაც არის. ჩვენ შეძლებისდაგვარად ვაგრძელებთ მათ ტრა-

დიციას და ვამაყობთ მათით. როგორც შარტრის აკადემიის 

მოძღვრებმა იცოდნენ თქმა, ჩვენ შეიძლება გოლიათები არ 

ვართ, მაგრამ გოლიათების მხრებზე ვდგავართ, არისტოტელესა 

და პლატონზე ვდგავართ.  

რაც შეეხება ამ წიგნს, ,,ათინათები“ იმიტომ ჰქვია, რომ 

მასში მოცემულია ის გამონათებები, რომლებიც, გარკვეულწი-

ლად, გზამკვლევები იყვნენ იმ რთულ ლაბირინთში, რომელიც 

დაკავშირებულია მწერლებთან, შემოქმედებთან. ინტერდის-

ციპლინური გულისხმობს იმას, რომ ამ წიგნში, თუმცა ძირითა-

დად, მწერლობა და მწერლები არიან განხილულნი, მაგრამ არის 

მუსიკათმცოდნეობითი, ხელოვნებათმცოდნეობითი ნაწილიც და 

აქვე, არის პოეზია, საკუთარი თარგმანებიც გამოვაქვეყნე, შესაძ-



236 

 

ლებლობა გამოვიყენე, რომ ჩემი თარგმანები ამ გზითაც მიმეტა-

ნა მკითხველ საზოგადოებამდე. რაკი ძალიან ბევრი რამ არის 

ერთად თავმოყრილი, ამ წიგნს იკონოსტაზს შევადარებდი. 

საქართველოში ასეთი იკონოსტაზები არ გვაქვს, უფრო სხვა 

ქვეყნებშია, სადაც ბევრი, სხვადასხვა ეპოქაში მოღვაწე წმინდა-

ნია გამოსახული და მათ აერთიანებთ საერთო წირვა, ერთიანი 

საღმრთო გადმოცემა. კიდევ რას შეიძლება შევადარო? ალბათ, 

არქიპელაგს. წარმოიდგინეთ ბევრი კუნძული. როდესაც ვსაუბ-

რობთ, ჩვენ უნდა გადავხტეთ ერთი კუნძულიდან მეორეზე, ან 

გადავცუროთ, რამდენადაც ეს ფართო თემატიკაა, რომელიც რა-

ღაცნაირად ერთმანეთთან კი არის დაკავშირებული, მაგრამ სხვა-

დასხვა ეპოქის, სხვადასხვა ინტერესების გამოხატულებაა. შე-

ვეცდები თითოეულზე ვილაპარაკო, გავიხსენო, როგორ დაიწე-

რა, რა იყო მოტივატორი, როდესაც ამა თუ იმ საკითხს ხელი 

მოვკიდე. ამ წერილების გარკვეული ნაწილი ადრეც არსებობდა, 

მაგრამ წიგნში ბევრად გაზრდილი და შევსებულია. სულ თხუთ-

მეტი ნარკვევია, შეგნებულად არ ვხმარობ სიტყვა სტატიას, რო-

მელიც სწორად არ მიმაჩნია, ესეს დარქმევაც შეიძლებოდა, მაგ-

რამ მგონია, რომ ესე ცოტათი განსხვავებული ფორმატია. ასე 

რომ, აქ წარმოდგენილია 15 ნარკვევი, რომელიც არის მეტი, 

ვიდრე ესე და ნაკლები, ვიდრე სამეცნიერო წერილი, თავისი 

სამეცნიერო აპარატით, სქოლიოებით. 

პირველი ნარკვევი არის რუსთაველის შესახებ. ყველაფე-

რი დაიწყო იმით, რომ მამაჩემმა, როდესაც ის იყო ვენაში – ჩვენ 

დაახლოებით ერთი თვე მოგვიწია იქ ყოფნა, მას შემდეგ, რაც 

უკვე მომხდარიყო იყო საბედისწერო ამბების ერთი ნაწილი, 

მეორე რიგი საბედისწერო ამბებისა ჯერ კიდევ წინ გველოდა – 

მთხოვა, იქნებ ჩემი წიგნი – „ვეფხისტყაოსნის“ სახისმეტყველე-

ბა“, მიიტანო ციურიხში გამომცემლობა „ამირანის“ მესვეურებ-

თანო. იმ დროს ჯერ კიდევ ცოცხლები იყვნენ კიტა ჩხენკელის 

მოწაფეები: იოლანდა მარშევი, ლეა ფური, რუთ ნოიკომი – შე-



237 

 

სანიშნავი ქართველოლოგები, რომლებიც ქართულს ბრწყინვა-

ლედ, უნაკლოდ ფლობდნენ, თარგმნიდნენ ქართულ ლიტერა-

ტურას. სთხოვე, იქნებ, ჩემი წიგნიც თარგმნონო. მე ისედაც 

მქონდა კავშირი მათთან, ხშირად დავდიოდი, თუმცა იმ დროს 

აღმოვაჩინე, რომ კრიზისი ჰქონდათ, აღარ არსებობდა სამუშაო 

გეგმა, კონცეპტი, აღარ იცოდნენ, რა გაეკეთებინათ, მალე ის სახ-

ლიც გაიყიდა, სადაც ეს ცენტრი და გამომცემლობა არსებობდა, 

ქალბატონი იოლანდა მათ გამოეთიშა და ამერიკაში წავიდა. 

ქალბატონმა ლეამ და რუთმაც არ მოჰკიდეს ხელი ამ თარგმანს 

და საბოლოოდ, მე ავიღე საკუთარ თავზე. მეხმარებოდა ერთი 

შვეიცარიელი, რომელიც ენთუზიაზმით იყო განწყობილი საქარ-

თველოს მიმართ და იცოდა ყველაფერი, რაც აქ მოხდა. მე გა-

დავთარგმნე ეს წიგნი, თუმცა მაშინვე გამოქვეყნება ვერ მოხერ-

ხდა. ზვიად გამსახურდიას „ვეფხიტყაოსნის“ სახისმეტყველება“ 

გერმანულ ენაზე მოგვიანებით გამოიცა. ამ წიგნზე მუშაობამ ძა-

ლიან ბევრი მასალა მოიტანა, რომელიც ამ წერილში ნაგულის-

ხმევია. რა თქმა უნდა, მათ პირდაპირ არ ვციტირებ და ვიმე-

ორებ, მაგრამ ვცდილობ, მათზე დაყრდნობით განვავითარო 

სხვადასხვა თეზისი, მაგალითად, ძალიან რთული თემა თამა-

რის შესახებ: „თამარ თქვა ნათლად დასაბამისად, მზეებრ სავა-

ნე, სულის სავანე თან-განწყოდ ძისად, სწორად მამისად!“ აქ არ 

იგულისხმება, რა თქმა უნდა, ის, რომ თამარი არის პირდაპირი 

გაგებით ღვთაება, არამედ იგულისხმება, რომ თამარი იმდენად 

მძლავრად ატარებს სულიწმინდის იმპულსს და თვით სული-

წმინდას, როგორც ღმერთის, ქრისტიანული სამპიროვნების ერთ 

ჰიპოსტასს - რომ მისი მოქმედება და მისი აქ ყოფნა, თითქოს, 

სულიწმინდის აქ ყოფნას უტოლდება. რეალურად, რა არის ეს? 

დრო-ჟამი ნიშნავს იმას, რომ ეს არის, თანამედროვე გაგებით, 

პოლიტიკის ანტითეზა. ანტითეზა იმიტომ, რომ პოლიტიკა უნ-

და წარმოვიდგინოთ როგორც ბევრი ,,მე“, ბევრი ,,ეგო“ და მათი 

ერთმანეთთან ბრძოლა, დაუსრულებელი კონკურენცია. ეს ერ-



238 

 

თი ვარიანტია პოლიტიკის, მეორე კი ისაა, როდესაც ერთი ეგო, 

ერთი მე არის დაწინაურებული და ყველა და ყველაფერი მას 

ემორჩილება, დაზაფრული და შეშინებული. თამართან არც ერ-

თია და არც მეორე. იგი, თავისი დიპლომატიურობით, მშვენი-

ერებით, სათნოებით, ახერხებს, ეს მრავალი ,,მე“ გააერთიანოს 

და სინერგიად აქციოს. ეს არ არის არც ფიზიოკრატიული ტირა-

ნია და და არც მრავალი ,,მ“ე-ს ურთიერთბრძოლა. სწორედ ეს 

არის უმნიშვნელოვანესი: „მე“ ადამიანისა, რომელიც არის გამა-

ერთიანებელი. იგივე, ოთხი აპოკალიპტური არსება რომ ავი-

ღოთ – ხარი, ლომი, ანგელოზი და არწივი – ხარი არის შრომა, 

ლომი – ბრძოლა, ანგელოზი – ხელოვნებანი, ხოლო არწივი – 

საზეო რელიგიური მისწრაფებანი. ყველა ერთად კი ისაა, რაშიც 

ადამიანის „მე“ რეალიზებას ახდენს, ექცევა ერთიან კრებულში, 

რომელშიც ყველაზე ნათლადაა ნაჩვენები ქრისტიანული ეკლე-

სიის იდეა. რა თქმა უნდა, თამართან დაკავშირებულია სახელ-

მწიფოს ცხოვრებისა და კანონთა ჰუმანიზაცია, ის ზემოთქმუ-

ლის პირდაპირი შედეგია. აი, ამაზეა ყურადღება გამახვილებუ-

ლი წერილში და, კიდევ, იმაზე, რომ ეს სამი სამყარო, – ხორეზ-

მი, ხატაეთი და ქაჯეთი (ქაჯეთიც ცალკე სამყაროა, ქვესამყაროა 

თითქოს), რაღაცით ერთმანეთთან არიან დაკავშირებული. მათ 

არ უნდათ ინდოეთთან, ვერ მორიგდებიან, ყოველთვის ინდო-

ეთის მტრები იქნებიან. ინდოეთი, ამ შემთხვევაში, არის ცივი-

ლიზაციის მატარებელი, იგივე, რაც, ვთქვათ, ძველ ირანულ 

გადმოცემებში ირანია. ესაა ირანისა და თურანის დაპირისპირე-

ბა და ეს თურანი აქ სამ ნაწილად დაიყო. ერთია ქვესამყარო, 

ორი არის რეალური ქვეყანა – ხორეზმი და ხატაეთი. ამ წერი-

ლის დაწერა იმანაც გამოიწვია, რომ ერთხელ წავედი წმინდა 

ოდილიას მთაზე, ის სტრასბურგთან ახლოს მდებარეობს, მეშ-

ვიდე საუკუნეშია დაარსებული. განსაკუთრებით მნიშვნელოვა-

ნია იმით, რომ პაპი ნიკოლოზ პირველი და მისი მარჯვენა 

ხელი – ანასტაზიუს ბიბლიოთეკარიუსი, მეცხრე საუკუნის 



239 

 

მოღვაწეები, პირდაპირ კავშირში იყვნენ ამ მონასტერთან და 

მფარველობას უწევდნენ მას. სწორედ ამ მონასტრის კრებულსა 

და ძმობაში დაიბადა იდეა დასავლეთისა და აღმოსავლეთის 

გაყოფისა. ისინი ამბობდნენ, რომ ჩვენ აღმოსავლეთი გვჯობია... 

ირაკლი კენჭოშვილი – ქრისტიანობის ორი ფრთაზეა 

საუბარი თუ ნამდვილ აღმოსავლეთზე? 

კონსტანტინე გამსახურდია – რა თქმა უნდა, იგულის-

ხმება მართლმადიდებლური და კათოლიკური სამყარო, ის, რაც 

დაახლოებით 150 წელიწადში რეალობად იქცა, ჩაისახა ოდი-

ლიას მთაზე. პირველი საუბარი, ამ აზრის დაბადება იქ მოხდა 

და პაპი ნიკოლოზ პირველი იყო ამის ერთ-ერეთი პროტაგო-

ნისტი. ამბობდნენ, რომ აღმოსავლეთი გვჯობია თავისი მისტი-

კურ-თეოლოგიური სიღრმით, სპირიტუალიზმით. მაგრამ ჩვენ, 

დასავლეთს, გვაქვს სხვა ამოცანა: უნდა განვავითაროთ ახალი 

პოლიტიკა, ახალი სახელმწიფოებრივი ფორმები, სოციალური 

ურთიერთობები, ახალი კულტურა, ახალი დოგმატიკა და არა 

ისეთი, როგორიც მათთანაა. აღმოსავლეთი, თავისი დემონე-

ბით, რომლებიც მათ უხვად ჰყავთ, ამაში ხელს შეგვიშლის. აი, 

ასეთი განწყობა იყო ოდილიას მონასტერში და იცით, მე როგო-

რი განწყობა მქონდა, როდესაც ამას ვკითხულობდი? თითქოს 

ავთანდილი ტოვებს ტარიელს თავის გამოქვაბულებში და მი-

დის იმ გზაზე, რომელიც, საბოლოო ჯამში, კარგი ამბით სრულ-

დება ტარიელისთვის და დაგვირგვინებაა პოემის, მისი დიდე-

ბული ფინალი. აი, ეს იყო, თითქოს, აღმოსავლეთისა და დასავ-

ლეთის დამოკიდებულება ჩემს სუბიექტურ აღქმაში. მახსოვს, 

კიდევ ერთი საინტერესო აზრი წავიკითხე მაშინ: ერთი ავტორი 

წერდა, მომავალში იქნებიან ინდივიდები, რომლებიც რადიკა-

ლურად განსხვავებულ უნარებს შეათავსებენო, იარსებებენ ადა-

მიანები, რომლებსაც, ერთი მხრივ, ვთქვათ, მაკარი ეგვიპტე-

ლის, მეორე მხრივ – გოეთეს უნარები ექნებათო. როგორი წარ-



240 

 

მოსადგენია ადამიანი, რომელიც საკუთარ თავში ერთდრო-

ულად ატარებს მაკარი ეგვიპტელსა და გოეთეს. 

ირაკლი კენჭოშვილი – გოეთეს დივანი... 

კონსტანტინე გამსახურდია – ეგ კიდევ ცალკეა... მაგრამ, 

იცით, საქმე ისაა, რომ გოეთე, როგორც ჩვენ საბჭოური კულტუ-

რული შაბლონებით გვასწავლეს, იყო ერთი არასერიოზული კა-

ცი, რომელსაც ისტორიკოსების მიერ დაფიქსირებული 21 რომა-

ნი ჰქონდა სხვადასხვა ქალბატონთან, რომლებიც იყვნენ, იმავ-

დროულად, მისი მუზები. სინამდვილეში გოეთე არის ძალიან 

დიდი ფილოსოფოსი და უზარმაზარი სამეცნიერო სისტემა აქვს 

ჩამოყალიბებული, რომელიც აღდგენადია და აღადგინეს კიდეც 

მე-19-მე20 საუკუნეების მიჯნაზე. 

დარბაზიდან – ფერთა თეორიები... 

კონსტანტინე გამსახურდია – რა თქმა უნდა; ფერთა 

თეორიის გარდა, კიდევ უამრავი, თაურფენომენების მთელი სამ-

ყარო. აი, სწორედ ეს ორი განსხვავებული უნარ-ჩვევაა, ავთან-

დილისა და ტარიელისა, რომელიც ერთ ადამიანში შეიძლება 

იყოს მოცემული და, რა თქმა უნდა, არის მესამე, ეს უკვე განსა-

კუთრებული მეომრების მხარეა, მულღაზანზარის კუნძული, 

საიდანაც ის მეომრები გამოვიდნენ, რომლებმაც უშუალოდ აიღეს 

ქაჯეთის ციხე. კაცობრიობის ისტორია იცნობს ისეთ მეომრებ-

საც, რომლებიც სრულიად განსაკუთრებული სულისკვეთებით 

მოქმედებდნენ. აღარაფერს ვიტყვი, რომ თვითონ საქართველო, 

ისტორიულად, ის დიდი, კონცეპტუალური საქართველო, რო-

მელიც თამარის დროს და მის შემდგომ მინიმუმ, გიორგი 

ბრწყინვალის ეპოქის დასასრულამდე იყო, ასეთივე მეომრების 

სახელმწიფოა, ასეთივე მეომრების რაიხი. სიტყვა რაიხი ითარგ-

მნება როგორც საუფლო, თუმცა, უთარგმნელადაც შეიძლება მი-

სი გამოყენება. 

ამ წიგნში შესულ თითოეულ წერილზე ძალიან დიდხანს 

შემიძლია ვილაპარაკო, მაგრამ ფორმატი არ მოგვცემს საშუალებას. 



241 

 

რაც შეეხება მეორე წერილს გოეთეს შესახებ, ინსპირაცია 

იყო ის, რომ „ფაუსტი“ სცენაზე ვნახე. არ გეგონოთ, რომ ერთ 

დღეს მოხდა – რვა დღე მიდიოდა, თითო წარმოდგენა სამ ნა-

ხევარი, ოთხსაათიანი იყო. პირველი სამი ნაწილი – ისე, რო-

გორც პოემაშია. ამ დარბაზში ბატონი კონსტანტინე ბრეგაძეც 

არის და ის დამეთანხმება, პოემას ვერ უწოდებ ამას, პოემაზე 

გაცილებით მეტია; არც მხოლოდ დრამაა. „ფაუსტი“ არის რაღაც 

ძალიან დიდი მისტერია-დრამა, ნახევრად მითოპოეტური კონ-

პენდიუმი, ასეც შეიძლება ვუწოდოთ, ან მისტერია, განსაკუთ-

რებით მეორე ნაწილი, რომლის გასაღები ასე ადვილი მოსაპო-

ვებელი არ არის. პირველ ნაწილს უფრო გაიგებ, თუ იცი შექსპი-

რი, წაგიკითხავს შილერი, შეიძლება ერთმანეთთან შევადაროთ, 

მასში განსაკუთრებული არაფერია. მეორე ნაწილი კი სრულიად 

განსხვავებულია, ისეთი მითოლოგიური წიაღსვლებია, რომელ-

საც ასე ადვილად ვერ ჩასწვდები. არის ძალიან ბევრანაირი 

მცდელობა რაღაცნაირი ინტერპრეტაციისა. აი, ვერთერი კი 

არის სრულყოფილი რომანი, როგორიც არ არსებულა იმ ეპოქა-

ში, ყველაზე მეტად პროფილიზებული, ისეთი, რომ ნაპოლეონს 

ექვსჯერ ჰქონია წაკითხული. ვერტერიდან ფაუსტამდე ძალიან 

დიდი გზაა, რომელიც აღწერილია ამ წერილში.  

და კიდევ, როდესაც ამას ვწერდი, ჩემთვის დავსვი კითხ-

ვა, რა იყო ზვიად გამსახურდიას და მერაბ კოსტავას ფაუსტური 

წამი? ფაუსტური წამი რა არის, ყველას გახსოვთ. არ უნდა მოკ-

ვდე იქამდე, სანამ არ იტყვი, შეჩერდი წამო, რა დიდებული ხარ! 

როგორც კი ამას ვიტყვი, შეგიძლია ჩემი სული მაშინვე წაიყვა-

ნო, როგორც ეშმაკთან დადებულ ხელშეკრულებაში წერია. ფა-

უსტი ცდილობს ეს არ თქვას. მერაბ კოსტავას ფაუსტური წამი 

არის 9 აპრილის ღამე, როდესაც ის ამბობს: „საქართველოს ის-

ტორიაში ბევრჯერ ყოფილა განსაკუთრებული წამი, მაგრამ ეს 

წამი არის უდიდებულესი, როდესაც წარმოჩინდა ქართველი 

ერი ასე ერთად შეკრული.“ ეს სიტყვები გამოხატავს მერაბის 



242 

 

არსს. ამისთვის იცოცხლა მან, რომ ეს წამი ენახა. იმ წამში, შე-

იძლება ითქვას, მერაბის სიცოცხლე დასრულებულია და ხუთ 

თუ ექვს თვეში მართლაც დასრულდა. რაც შეეხება ზვიად გამ-

სახურდიას, მისი ფაუსტური წამი, ალბათ, ყველასთვის ნათე-

ლია, – დამოუკიდებლობის აქტის წაკითხვა: როდესაც მან თქვა: 

„აღსრულდა ნება ქართველი ხალხისა... ღმერთი ჰფარავდეს 

დამოუკიდებელ საქართველოს.“ და რაღაცნაირი გაგრძელება 

კიდევ, როდესაც უკვე თბილისი იწვოდა, საშინელი დღეები 

იდგა, მოდიოდა აღიარებები საქართველოს სახელმწიფოსი, მათ 

შორის, ამერიკის შეერთებული შტატებიდან, ჩინეთიდან, ბრა-

ზილიიდან... დიდი ქვეყნებიდან. აი, ესეც რაღაცნაირად მიბმუ-

ლია იმ სიტყვებზე. მაგრამ მთავარი, ის დამოუკიდებლობის 

გამოცხადება იყო სწორედ ზვიადის ფაუსტური წამი.  

ამ წერილზე მეტს აღარ შევჩერდები. 

ირაკლი კენჭოშვილი – მე ყველაზე მეტად მაინტერესებს 

ვაჟა-ფშაველას ანთროპოცენტრიზმი. 

კონსტანტინე გამსახურდია – სწორედ მაგაზე გადავდი-

ვარ ახლა; „ვაჟა-ფშაველას ქრისტიანული ანთროპოცენტრიზ-

მი“. ამ წერილში ორ საკითხს ვეხები, ერთი ეს არის თავისუფ-

ლება და მეორე, ვაჟა, როგორც ერთგვარი ანთროპოცენტრული 

ქრისტიანული ეკუმენიზმის ფუძემდებელი ლიტერატურაში. თა-

ვისუფლებასთან დაკავშირებით, ყურადღება უნდა მივაქციოთ 

იმას, რომ ვაჟასთვის თავისუფლება არასოდეს არის 1) არაკე-

თილშობილური ინსტინქტების, პიროვნული ,,ეგოს“ დიქტატუ-

რა; 2) თავისუფლება არ არის არც იდეოლოგიების, თუნდაც 

ყველაზე კარგის და გამართულის – დიქტატურა. იდეა ადამი-

ანზე არ უნდა ბატონობდეს, ის უნდა შთააგონებდეს ადამიანს 

და აძლიერებდეს მას, რათა საზეო, მაღალი მიზნები განახორ-

ციელოს სწორედ ამ იდეის დახმარებით, მისით შთაგონებულმა, 

მაგრამ არა იდეის მონამ. 



243 

 

ირაკლი კენჭოშვილი – ანთროპოცენტრიზმი გასაგებია, 

აი, ქრისტიანული მაფიქრებს, როგორ არის ვაჟასთან მიმართებაში. 

კონსტანტინე გამსახურდია – ვაჟასთან მიმართებაში ეს 

არის უმაღლესი ქრისტიანობა. სწორედ იმიტომ, რომ ქრისტე 

ამბობს: მე არა ადამიანებთან საბრძოლველად მოვსულვარ ამ-

ქვეყნად, არა ადამიანების წინააღმდეგ, არამედ ცისქვეშეთში არ-

სებული ბნელი და ბოროტი ძალების წინააღმდეგ; სწორედ მა-

თი დაძლევა და დათრგუნვა მწადია და, რა თქმა უნდა, ძალიან 

მნიშვნელოვანია: „სცანი ჭეშმარიტება და ჭეშმარიტებამან გა-

გათავისუფლოს თქვენ“. ჭეშმარიტების ცნება არის სწორედ 

ვაჟასთვის აზროვნებისა და საკუთარი შემეცნებითი უნარების 

გამძაფრება.  

ირაკლი კენჭოშვილი – შეიძლებოდა დაგერქმია ვაჟა-

ფშაველას ანთროპოცენტრიზმი, ქრისტიანულის გარეშე... 

კონსტანტინე გამსახურდია – ქრისტიანული ანთროპო-

ცენტრიზმია ეს, არ არის ათეისტური ან წარმართული. მე ასე 

მაქვს განხილული. ანთროპოცენტრიზმი აქ არის ბუნებასთან 

მიმართებაში. ადამიანი, როგორც სამყაროს გვირგვინი. ოღონდ, 

ვაჟა პანთეისტი არ არის. პანთეიზმი გულისხმობს, რომ შექმნი-

ლი და შემოქმედი ერთი და იგივეა. ქრისტიანობის მიხედვით, 

შემოქმედი განუზომლად მაღალია შექმნილზე. ძალიან მნიშვ-

ნელოვანია ამის გაგება. ამიტომ ვაჟა არანაირი პანთეიზმის მა-

ტარებელი არ არის, ეს გამოვრიცხოთ. 

ირაკლი კენჭოშვილი – მე მაფიქრებს სიტყვა ქრისტი-

ანული. ანთროპოცენტრიზმი გასაგებია ვაჟასთან მიმართებაში, 

მაგრამ ქრისტიანული?.. სხვათაშორის, აკაკი გაწერელიას აქვს 

ერთი საინტერესო დაკვირვება, რომ ვაჟა თავის სტატიებს წერს 

საკუთარი თვალით, პოემებს კი – მოხევის თვალით; იმ მოხე-

ვისა, რომელიც იყო კაცობრიობის განვითარების რაღაც შუა-

ლედში, საგმირო ეპოსსა და იმას შორის, რასაც დღეს რომანს 



244 

 

ეძახიან და ქრისტიანობა ამაში არ ჯდება, იმიტომ რომ, ეს უფ-

რო წარმართული ხედვაა. არ ვიცი... დამაფიქრებელია... 

კონსტანტინე გამსახურდია – მე ვფიქრობ, სწორედ 

ქრიატიანულია და, აი, რატომ: ჩვენ თუ გადავხედავთ მის 

ზღაპრებს თუ მოთხრობებს – ისინი უფრო მოთხრობებია ზღაპ-

რული კომპონენტებით, „ხმელი წიფელიდან“ დაწყებული, 

„კლდემდე“ და „შვლის ნუკრის ნაამბობამდე“ – ვაჟას ბუნების 

სამივე საუფლო აქვს აღწერილი: ცხოველური – ფრინველები და 

ცხოველები; მცენარეული და მინერალური. ვაჟა დარვინისებუ-

რად კი არ ხედავს, არამედ პირიქით, ვაჟასთვის ისინი ადამი-

ანები არიან რაღაც ეტაპზე. კლდეც ადამიანია, ქუჩიც, შვლის 

ნუკრიც და ხმელი წიფელიც. შვლის ნუკრი რომ ავიღოთ, ეს არ 

არის საბავშვო ნაწარმოები. ყველას მოგეხსენებათ, ავსტრიულ 

ლიტერატურაში არის მსგავსი მოთხრობა, ზალტენის „ბემბი“, 

რომელიც მართლაც საბავშვო წიგნია, მისთვის ადვილად გასა-

გები. ვაჟა-ფშაველასთან კი „შვლის ნუკრის ნაამბობში“ აღწერი-

ლი ამბავი ღრმად ფილოსოფიური პრობლემაა, მე ვიტყოდი, 

რომ ეს მანიქეური ზღაპარია. მანიქეველობა იყო ძველ ქრისტი-

ანულ მიმდინარეობათა შორის და უკავშირდებოდა ლეგენდას, 

რომ თავიდან სამყარო ორად იყო გაყოფილი – ნათლის საუფ-

ლო და ბნელეთის საუფლო. ბნელეთის საუფლომ გადაწყვიტა 

ნათლის საუფლოს დაპყრობა და გადმოვიდა მის მხარეს. აღ-

მოჩნდა, რომ ნათლის საუფლოს არ გააჩნია არანაირი ინსტრუ-

მენტი ბნელეთის დასასჯელად. ანუ, როდესაც ძალადობის იმ-

პულსის მქონე მოდის, მისი შეჩერება მხოლოდ ძალადობრივი 

პასუხითაა შესაძლებელი, რომელიც მას ტკივილს მიაყენებს. 

თურმე, ნათლის საუფლოს არა აქვს ის ინსტრუმენტი, რომ ბნელს 

მიაყენოს ვნება, ტკივილი, მას ეს არ შეუძლია. შვლის ნუკრი 

არის აბსოლუტურად დაუცველი. აი, ამაზეა ეს მოთხრობა – 

სიკეთე სამყაროში გარშემორტყმულია მრავალნაირი მტრით, 

მათ შორისაა ადამიანიც. ესაა სწორედ მანიქეურად დაყენება 



245 

 

საკითხისა, რომ სიკეთეს, სიქველესა და სათნოებას არ შეუძლია 

თავის დაცვა, ნუკრს არ შეუძლია იმ მგელს, არწივს, ქოფაკს თუ 

მონადირეს იგივე ვნება მიაყენოს. ძალიან დიდი ფილოსოფი-

ური დილემაა წამოჭრილი. ყველანი, თითქოს, თავის ყურადღე-

ბას მიაპყრობენ იმ დიდ ესქატოლოგიურ ბრძოლას, რომელიც 

მიმდინარეობს სამყაროს საყოველთაო ხსნისთვის. ადამიანი აქ 

არის უპირველესი აქტიორი, მან უნდა იხსნას ყველა მათგანი – 

შვლის ნუკრიც, მთის არწივიც, წიფელიც, კლდეც... უნდა მოხ-

დეს მისი განსულიერება უკვე ახალ სამყაროში, რომელსაც 

ქრისტე ქმნის და ქრისტე ამბობს იოანეს გამოცხადებაში: „აჰა, 

ყოველივეს ახლად ვქმნი!“ სწორედ ამ ახალ სამყაროში უნდა 

გასულიერდეს ბუნების ყველა ქმნილება და ეს უნდა გააკეთოს 

ადამიანმა. მე ვფიქრობ, სწორედ ეს იდეა დევს ვაჟა-ფშაველას 

ანთროპოცენტრიზმში და ეკოლოგიზმში. 

მაკა ელბაქიძე – ჩემი სუბიექტური აზრია, არ ვიცი, რამ-

დენად დამეთანხმებით, რომ ვაჟას ქრისტიანობის კონცეფცია 

ყველაზე კარგად ჩანს მის ერთ ლექსში, რომელიც ქრისტიანუ-

ლი სიმბოლოებით არის გაჟღენთილი. ეს ლექსია „კიდევაც ვნა-

ხავ გაზაფხულს“, რომელსაც ჩვენ სკოლაში სულ სხვაგვარად 

გვასწავლიდნენ. ეს არის ტიპური სურათი, გველი, რომელიც 

დახოხავს მუცლით და აღწერილია, თუ რა მოხდება მეორედ 

მოსვლის ჟამს, პირდაპირ ამბობს, ვიხილავ სანატრელ სახეს, რო 

აღმდგარიყოს მკვდრეთითა. ბუნებრივია, მინიშნებაა ქრისტეს 

მკვდრეთით აღდგომაზე. თან, ვაჟასთან ყველაზე მთავარი ისაა, 

რომ იგი ქრისტიანულ კონცეფციას უდებს საფუძვლად პატრი-

ოტიზმის განცდას, იმას, როგორადაც მას ესმის პატრიოტიზმი. 

ანუ, როდესაც ქრისტე მეორედ მოდის, მას გვერდით უდგებიან 

შეფიცულები, ის გმირები, რომლებმაც სამშობლოსათვის და-

დეს თავი. 

კონსტანტინე გამსახურდია – გეთანხმებით, აბსოლუტურად. 



246 

 

მაკა ელბაქიძე – როდესაც კაი ყმა სულეთში შედის და იქ 

თამარ მეფე გამოეგებება, მეფე ერეკლე გვერდით დაისვამს, ეს 

არის ყველაზე დიდი მიღწევა ადამიანისა, ყველაზე მნიშვნელო-

ვანი მომენტი. გავიხსენოთ ლირიკული გადახვევა „ბახტრიონ-

ში“ – ჭაობი ჯოჯოხეთია, ტრფობის მთა – სამოთხე. ბოლოს 

ლუხუმიც დგება ტრფობის მთაზე და რაც არ უნდა ჰგონებო-

დათ ფშავლებს, თითქოს ლუხუმი საქართველოა, ეს არის ის, 

რომ ყველა გმირი და სამშობლოსათვის თავდადებული ბოლოს 

უფალთან მიდის. ვაჟას კონცეფციით, ქრისტიანულად, ყველა-

ზე დიდი ღირსება, რაც ღმერთმა ადამიანს მიანიჭა, სამშობლოს 

სიყვარულია და ის ადამაინი, რომელიც სამშობლოსთვის გასწი-

რავს თავს, ღირსია ტრფობის მთაზე შედგომისა. ვაჟასთვის 

უგულო კაცი ის ადამიანია, რომელსაც ეს გრძნობა არა აქვს, ჭა-

ობში არის ჩაფლული და ისე მოკვდება, „ვერ შედგეს ვერც ერთ-

ხელ ტრფობის მთაზედა“. ამაზე დიდი ქრისტიანობა, მე ვფიქ-

რობ, წარმოუდგენელია. 

კონსტანტინე გამსახურდია – გეთანხმებით. ეს უდავოა, 

ამაზე არც ღირს კამათი. მეტსაც გეტყვით, ის გველი ლუხუმის 

ქრისტიანობამ მოაბრუნა და რაც ადრე ბოროტება იყო, აქცია 

ადამიანის მსახურად. 

მანანა კვაჭანტირაძე – ბოროტების გზა გააბრუნა და 

ჩააბრუნა თავის პირველსაწყისში, სანამ აცდუნებდა ადამიანს... 

კონსტანტინე გამსახურდია – ამ წერილში ცოტა უფრო 

მეტი მაქვს, რა თქმა უნდა, ყველაფრის აქ გამოტანა რთულია, ეს 

ყველაზე ტევადი და მრავლისმთქმელი წერილია ამ წიგნში. 

ძალიან მოკლედ შევეხები შემდეგ წერილს. მასში სა-

უბარია ნიცშეს ცნობილ თეზისზე, რომ საჭიროა მუსიკის მედი-

ტერანიზება. როდესაც ამას ვწერდი, დამებადა კითხვა, რომელი 

მუსიკაა „აბესალომ და ეთერი“, გერმანული თუ სამხრეთული. 

ყველამ ვიცით, რომ სამხრეთულ მუსიკაზე, არიების დროს, 

აუცილებელიც კია, რომ მსმენელმა ტაში დაუკრას, მაშინ, რო-



247 

 

დესაც, გერმანულ მუსიკის მოსმენისას ეს არ ხდება, ტაშს მხო-

ლოდ ბოლოს უკრავენ, მაგალითად, რიჩარდ ვაგნერის „პარსი-

ფალის“ პირველი ნაწილი რომ დასრულდება, ტაში არ უნდა 

დავუკრათ, აკრძალულია, ისეთი სცენაა, რომ ტაში ზედმეტია.  

თავდაპირველად, ნიცშე ამბობს, რომ ის, რაც მე დავწერე 

ზარატუსტრას სახით, არის ანტიპარციფალიო, რაღაც, მუსიკა-

ლური კომედიის მსგავსი, სადაც თეოლოგიური ცნებები და თე-

ოლოგიური პროპაგანდისტული მომენტებიაო. ის, საერთოდ, 

ქრისტიანობის მიმართ, ვგულისხმობ ისტორიულ ქრისტიანო-

ბას, კრიტიკულად იყო განწყობილი, მას შაბათ-კვირის ქრისტი-

ანობასაც კი ეძახდა. რეალურად, არავითარი სიკეთე არ მოეცხე-

ბა ადამიანს ამ შაბათ-კვირის ქრისტიანობითო, ამბობს და კი-

დევ ათას ბრალდებას უყენებს ისტორიულ ქრისტიანობას, თეო-

ლოგიზმებით სავსეა ეს პარციფალო. მაგრამ მერე, რატომღაც, 

მან შეიცვალა ეს დამოკიდებულება და დაწერა, რომ ვაგნერმა 

შექმნა მუსიკა, როგორც თეატრალური რიტორიკა, იგი უპირვე-

ლესი გამომგონებელი და ნოვატორია, მათ შორის, პარციფალ-

შიც, რომელმაც მუსიკის ენობრივი შესაძლებლობები უსაზღვ-

როდ განავრცო. ის მუსიკაში იგივეა, რაც ენაში ვიქტორ ჰიუგო. 

ნიცშე წინასწარმტყველებს, ეს ვაგნერიზმი გადავა ფრანგულ 

მუსიკაშიო და მართლაც გადავიდა, თუ გავიხსენებთ, როგორი 

მუსიკა შექმნეს კლოდ დე მუსემ, მორის რაველმა, ოლივიე მე-

სიანმა ან სენ სუსმა. ეს მუსიკა ნამდვილად არ არსებობს ვაგნე-

რის გავლენის გარეშე. რეალურად, ნიცშე, ერთი მხრივ, ებრძვის 

ვაგნერს, მაგრამ, ამავდროულად, ასეთ პოზიტიურ შეფასებებს 

გვთავაზობს. 

დიდხანს არ შევჩერდები და „ბეჭდების მბრძანებელზე“ 

გადავალ. ესეც საკმაოდ დიდი მოცულობის წერილია. ძალიან 

სერიოზულად და ღრმად წაკითხვას საჭიროებს ეს წიგნი. პი-

რადად მე, რაღაცით, „ვეფხისტყაოსანსაც“ მაგონებს, ძალიან 

ბევრი პარალელის გავლება შეიძლება. მაგალითად, გენოთეის-



248 

 

ტური სისტემა. გენოთეიზმი არის ერთი ღმერთი და კიდევ სხვა 

ღმერთების დაშვება; როგორ შეიქმნა სამყარო, როგორ შეიქმნა 

ბოროტება და რაშია ეს ბოროტება კონსოლიდირებული. ეს ბე-

ჭედი ერთგვარი წყევლაა. ამ წიგნში არის 9 ბეჭედი, 7 ბეჭედი, 3 

ბეჭედი და ბოლოს ის ერთი, რომელიც ყველა დანარჩენზე გარ-

კვეულ ძალაუფლებას ფლობს. საბოლოოდ კი იკვეთება, რომ ეს 

ერთი ბეჭედი, თურმე, არ ფლობს ძალაუფლებას იმ სამზე, 

რომლებიც არის უმაღლესი იდეალები, ვერ ჭრის. ამას მე და-

ვარქვი ეპოსი სამყაროს გადარჩენაზე. როგორ შეიძლება რეა-

ლურად დაიძლიოს ის ბოროტება, რომელიც იმ ერთ ბეჭედშია 

კონსოლიდირებული და მას დაეძებს მისი შემოქმედი, სატანა, 

შემზარავი არსება. მთელი ნაწარმოები ამ ბეჭდის ძებნაა, რად-

გან, ხელში თუ ჩაიგდებს, სატანას ძალაუფლება, რომელიც ისე-

დაც დიდია, გაათმაგდება, მერე უკვე მას ყველა მიმართულე-

ბით გაეხსნება ხელი. აქ არის ძალიან საინტერესო გმირი, გო-

ლუმი, რომელიც, ჩემი აზრით, არის წარმომადგენელი ისეთი 

ხალხებისა, რომლებსაც პოლიტიკის მიმართ სრულიად განსა-

კუთრებული დამოკიდებულება ჰქონდათ, არა ისეთი, როგო-

რიც ჩვენ და ყოფილი საბჭოეთის ხალხებს გვაქვს; თუ ჩვენს 

უახლოეს ისტორიასაც გადავხედავთ, ჩვენ, მათთან შედარებით, 

ძალიან ანტიპოლიტიკურები და აპოლიტიკურები ვჩანვართ. მე 

არ ვგულისხმობ ინდივიდებს, არამედ, მასიურად, როგორც ხში-

რად არის აღქმული ხოლმე პოლიტიკა. გოლუმის ცხოვრება, 

რომელიც ეთაყვანება ამ ბეჭდს და მას მოიხსენიებს როგორც 

“ჩემი საუნჯე“, მას შემდეგ, რაც ბეჭედს კარგავს, მთლიანად მის 

ძებნას ეძღვნება. მას უნდა ეს ბეჭედი, რადგან მის გარეშე სი-

ცოცხლე არ შეუძლია. მახსოვს, სემინარი წავიკითხე ბაზელში 

გერმანულ ენაზე, რომელიც ექვს საათს გრძელდებოდა და სწო-

რედ „ბეჭდების მბრძანებელს“ შეეხებოდა, და გამახსენდა ასლან 

აბაშიძის შემთხვევა... იქ ასეთი პასაჟია – გამოცანებით გაპაექ-

რება ბილბოსა და გოლუმს შორის; იმან, რომელიც აჯობებს 



249 

 

გამოცანებში, უნდა შეჭამოს მეორე. გოლუმი გამოცანებში ძა-

ლიან ძლიერია, ყველაფერი გამოიცნო და ბოლოს არის ასეთი 

შეკითხვა: აბა, თუ მიხვდები, ჯიბეში რა მაქვსო. გოლუმი ვე-

რაფრით ხვდება, რა შეიძლება ჰქონდეს ჯიბეში მის მეტოქეს, 

ვერ უშვებს, რომ ბეჭედი აქვს. ანუ, ადამიანები, რომლებსაც უყ-

ვართ ძალაუფლება, ვერ უშვებენ, რომ ის უკვე სხვის ჯიბეშია. 

როდესაც ასლანი აფეთქებდა ხიდს, მან არ იცოდა, რომ ძალა-

უფლება სხვას ჰქონდა უკვე ჯიბეში. აი, ასეთი მომენტია, ძა-

ლიან ცხოვრებისეულიც არის „ბეჭდების მბრძანებელი“. რომ 

დავაკვირდეთ, ხშირად ვნახავთ, რომ ამის დაშვება უჭირთ მათ, 

ვისაც რეალური ძალაუფლება ჰქონდათ. საინტერესოა დასას-

რულიც. ბოლოს, ფროდისა და მისი მეგობრის, სამის მიერ ტან-

ჯვა-წვალებით მიტანილ ბეჭედს – რათა ჩააგდონ იმ ვულკანში, 

სადაც გამოიჭედა და სადაც უნდა განადგურდეს – ფროდო იკე-

თებს ხელზე და, ფაქტობრივად, მთელ თავის გზას გადაუსვამს 

ხაზს. და აქ ჩნდება საიდანღაც გოლუმი, ართმევს ბეჭედს და 

იკეთებს, ხდება ბედნიერი სულ რამდენიმე წამი და მერე ამ ბეჭ-

დიანად ჩაინთქმება უფსკრულში. მწერალმა სწორედ მას გა-

ანადგურებინა ბეჭედი. ვინ შეიძლება იდგეს გოლუმის სახის 

უკან? მე მაქვს ჩემი მოსაზრება, რომ ესენი შეიძლება იყვნენ ის 

პოლიტიკური წრეები, რომლებიც დგანან ვესტმინსტერისა და 

კაპიტოლიუმის კულისებში და ამბობენ, რომ არცერთ შემთხვე-

ვაში ძალაუფლება და მისი ბერკეტები, პლანეტარული მასშტა-

ბით, არ უნდა დათმონ. როგორც გოლუმი იკრავს მოწიწებით 

გულში ამ ბეჭედს და ეძახის მას ჩემი სამყაროო, ჩემი საუნჯეო – 

ასე არიან ეს წრეებიც და მწერალმა სწორედ მათ გაანადგურე-

ბინა ზაურონი. მეტად საინტერესო და კონტრავერსული ფინა-

ლი აქვს, გული გაგიჩერდება, როდესაც ნახავ, რომ, ფაქტობრი-

ვად, ფროდო ჩაბარდა ზაურონს. კაცი, რომელიც მივიდა თით-

ქმის ფინალამდე, იკეთებს ამ ბეჭედს ხელზე და ბარდება ზა-

ურონს. იმათაც სწირავს, რომლებიც შავ კარიბჭეს მოადგენენ, 



250 

 

და საკუთარ თავსაც. ასეთი უცნაური და საინტერესო ფინალი 

აქვს ამ წიგნს. ძალიან დიდი ნაწარმოებია და ყურადღებით წა-

კითხვას იმსახურებს.  

შემდეგი წერილი არის „მერაბ კოსტავას რელიგიურ-ესქა-

ტოლოგიური ოპტიმზმი და დოსტოევსკი“. მერაბის ოპტიმიზმი 

გამოიხატება იმაში, რომ ის საუბრობს რუსეთის მომავალზე და 

ეს დღესაც ძალიან მნიშვნელოვანი და აქტუალურია. შეიძლება 

დღეს უკვე ნაკლები ოპტიმიზმით შევხედოთ ამას, მაგრამ არა 

მგონია, მაინც რაღაც არ იყოს მერაბის ამ ლექსში, რომელსაც ასე 

ამთავრებს: „ყოფადის ბედი არ წყდება უცებ, /არ გადიხსნება 

ზეცა იოლად, /უფალი ბევრჯერ გამოსცდის რუსეთს, /ვეშაპის 

მუცლით გასულ იონას/ და აიაზმას გადაასხურებს, / როცა გან-

წმენდის ჟამი იელვებს/ როცა იქცევა ყველა მსახურად, / როცა 

ფეხს დაბანს გადამთიელებს.“ ამ წერილში მე ლექსის თითოე-

ული სტრიქონი მაქვს განხილული, რასთან არის დაკავშირებუ-

ლი, რომელ მოტივთან, რომელ ადგილთან „დანაშაულსა და 

სასჯელში“, „იდიოტში“ ან „ძმებ კარამაზოვებში“. საკმაოდ ვრცე-

ლი ლექსია, რამდენადაც ვიცი, დაწერა ,,ლაგერში“ მყოფმა და, 

რაღა თქმა უნდა, დოსტოევსკისებური პერსონაჟებიც უხვად 

ეხვია იქ გარშემო, ზედამხედველების თუ პატიმრების სახით. 

რა თქმა უნდა, დისიდენტებიც ისხდნენ, რუსეთის ინტელექ-

ტუალური ელიტა, მაგრამ არა მხოლოდ ისინი. ზუსტად დოს-

ტოევსკის გმირები იყვნენ, არაერთი, ალბათ. 

,,დიდოსტატის“ ორ, ნიცშეანურ და თეოლოგიურ ინტერ-

პრეტაციაზე მოგახსენებთ: თეოლოგიურში იგულისხმება ის, 

რაც ემაუსის სასწაულში არის გადმოცემული – იყო უფალთან 

მოუკლებლად, არ დატოვო იგი და მოითხოვო მისგან მადლი. 

ნიცშეანურში კი იგულისხმება ის მეტამორფოზები, რომლებიც 

გადმოცემულია ზარატუსტრაში. თავიდან ეს არის აქლემი, შემ-

დეგ – ლომი, შემდეგ კი არის ბავშვი. ეს პერსონაჟები რამდენიმე 

ამ ეტაპს გადიან, შეიძლება ასეც დავინახოთ. წერილში დიდი 



251 

 

ადგილს ვუთმობ ლეგენდას. ტაძრის ლეგენდა, ზოგადად, საერ-

თაშორისო მასონური მოძრაობის ოფიციალური ლეგენდაცაა. 

ლეგენდა, ეს არის ღვთის ხელი, როგორც ბანრაბა ანუ პირდა-

პირ გონიოს გადაცემა, ერთგვარი რიტუალი. ბანრაბა არამე-

ულად არის სამყაროს დიდი ხუროთმოძღვარი ანუ უფალი. 

გრიგოლ ნაზიანზელის თქმით, როცა უფალი ქმნიდა სამყაროს, 

მას ორი ხელი ჰქონდა – მარჯვენა და მარცხენა. ეს იყო სული-

წმინდა და ძე ღმერთი. მან სამყარო შექმნა თავისი ორი ხელით. 

ნიცშეანური განსხვავებული ინტერპრეტაციაა. რეალურად, აქ 

სამ ინტერპრეტაციაზეა საუბარი, თეოლოგიური, შემდეგ მასო-

ნური – თუმცა, ისიც თეოლოგიურია გარკვეულწილად, იმი-

ტომ, რომ ბიბლიურ აპოკრიფებს ეყრდნობა – და ნიცშეანური, 

რომელშიც ლაპარაკია იმაზე, რომ გლახური ღმერთი ადამიანს 

არ სჭირდება, თვითონ უნდა ეცადოს გახდეს შემოქმედის და-

რი. ნაწარმოები ბოლომდე არც გვიმხელს, რომელი არის მასში 

უფრო მეტად საგულისხმო. 

შემდეგი წერილი გოგოლს ეხება. ის დაწერა ნოდარ დუმ-

ბაძის ინტერვიუმ შთამაგონა.ზვიადმა თარგმნა გოგოლის „საში-

ნელი შურისძიება“. ღონიერი ქართულით არის თარგმნილიო, 

წერდა ნოდარ დუმბაძე. ის, რაც ამ მოთხრობაში არის აღწერი-

ლი, თუნდაც მეორე მოთხრობა ავიღოთ, „ვიჟი ვიცა“ – ეს არის 

სწორედ, ჩემი აზრით, უკრაინის ბედისწერა. ორივე მოთხრო-

ბაში გოგოლმა რაღაცნაირი მისნური დანახვებით აღწერა უკ-

რაინის ბედი. რაც შეეხება თავად გოგოლს, კონსტანტინე გამსა-

ხურდიას ჰქონდა ასეთი შენიშვნა, გოგოლი რუსი რომ ყოფილი-

ყო, ალბათ, ძალიან ბევრ რამეს ვერ დაინახავდა, სწორედ არა-

რუსი რომ იყო, იმიტომ ძალიან ბევრი რამ შენიშნა რუსული 

ცხოვრებისაო. საინტერესო და მნიშვნელოვანი დეტალია. ძალი-

ან ხშირად, დეტალშია სწორედ ის, რაც გარკვეულ მთლიანობას 

გახსნის. 



252 

 

რაც შეეხება პრერაფაელიტებს, მე ვნახე მათი გამოფენები 

ჟენევაში. საოცარი რამ იყო. სამწუხაროდ, ჩვენ არ გვღირსებია 

ისინი საქართველოში. ედუარდ ელ ჯონსი, დანტე გაბრიელ 

როსეტი, ჯონ ევერედ მილე... იყვნენ პირველხარისხოვანი შე-

მოქმედები ვიქტორიანული ეპოქისა. ლონდონში, ჟენევასა და 

შტუტგარტში ნანახი მაქვს მათი გამოფენა და ეს იყო შთაბეჭდი-

ლება, რომელსაც უბრალოდ ვერ გადმოვცემ. მერე აღმოვაჩინე, 

რომ ისინი შესანიშნავი პოეტებიც იყვნენ და ვთარგმნე კიდეც. 

აქაც არის მოცემული „ყვავილების წიგნი“, მერე ცალკეც გამოვე-

ცი, ამავე სახელწოდებით. უბრალოდ იმისთვის, რომ წარმოდ-

გენა გქონდეთ, როგორი პოეზია იყო, თავად „ყვავილების წიგ-

ნი“ როგორი ლექსია, მცირე ნაწყვეტს წაგიკითხავთ: „თეთრ-

წითელნი ვარდნი სრულად სიხარულად / წერწი, ფრდილი, ყვა-

ვილწნულად /ყვარულად ჰელიოტროპს სურნელი სდის იმე-

დისთვის, / შროშნებს ღერო შვენით სწორი, / ენციათა მზეობს 

კონა, / მოსაგონრად იებს ქროლვა / ამოდ მისდის სიკვდილის-

თვის“. ეს არის ქრისტინა ჯორჯინა როსეტის ლექსი. ამ მიმდი-

ნარეობამ თქვა, რომ ის, რაც გვაქვს რაფაელთან და რაფაელის 

შემდეგ, ის აკადემიური განვითარება არის მიუღებელი. ჩვენ 

უნდა ავაღორძინოთ ის, რაც იყო რაფაელამდე, რაც იყო ჯოტოს-

თან და კიდევ უფრო ადრე – შუა საუკუნეების ფერწერაში. 

მათთვის ცნება ,,შუა საუკუნეები“ არ გამოხატავს სიბნელეს, პი-

რიქით, ეს არის მშვენიერებისა და სინათლის ეპოქა. ამ ყველაფ-

რის ტრიგერი იყო 1840 წელი, როდესაც ლონდონში ჩამოიტანეს 

რაფაელის ცნობილი ტილო – Transformation – ფერისცვალება. 

სწორედ მასზე დაწერეს პირველი კრიტიკული წერილი, როგო-

რი არ უნდა იყოს ხელოვნება. რაფაელი არის ერთგვარი გარდა-

მავალი ფიგურა, სწორედ მისგან იღებს სათავეს ის, რაც მათ-

თვის მიუღებელია, თორემ რაფელს ისინი ბევრ რამეში აფასებ-

დნენ კიდეც. ჩემი ამ წერილით ნაჩვენებია, როგორ უნდა შევის-

წავლოთ ჩვენ ქართული ლიტერატურა, განსაკუთრებით, ქარ-



253 

 

თული პოეზია, არა სიმბოლიზმის, არამედ სწორედ პრერაფა-

ელიტობის კუთხით. გალაკტიონ ტაბიძე, ტიციანი, პაოლო ქარ-

თველი სიმბოლისტები არიან, მაგრამ შესაძლოა, უფრო მეტად 

პრერაფაელიტები იყვნენ. აქ მაგალითად მომყავს ვალერიან 

გაფრინდაშვილის ერთი ლექსი, რომელიც ძალიან ჰგავს პრე-

რაფაელიტების პოეზიას, გალაკტიონის ლექსი, რომელიც, მე 

ვიტყოდი, პირდაპირ კონცეფციაა ქართული პრორაფაელიზმი-

სა, ოღონდ ჩვენ არ გვყოლია, არ გამოკვეთილა ისეთი ნეგატი-

ური ფიგურა, რომელზეც ვიტყოდით, რომ აი, მას შემდეგ რო-

გორც განვითარდა ხელოვნება, ისე არ უნდა განვითარებული-

ყო. „ეს ოცნება არის ჭრელი, / ფიქრი ბნელი ლიამისა, / აღარ 

არის მენესტრელი /უნაზესი დამისა, / იყო ირგვლივ ზიანება / 

და ყორნების ჩხავილი, / თოვლმა სილას მიანება / ნოვალისის 

ყვავილი. / მაგრამ გულში დარდს ნუ ისევ, / ოცნება თუ გშორ-

დება, / ყოველივე ისევ ისე განმეორდება“. პირდაპირ მანიფეს-

ტია, შეიძლება ითქვას. ამ კუთხით შესწავლა ქართული პოეზი-

ისა საინტერესო იქნებოდა. საერთოდ, მინდა გითხრათ, რომ წე-

რილები, რომლებიც ამ წიგნშია, ამავე დროს, მასალებია სხვა წე-

რილებისთვის და არა მარტო ჩემთვის, შესაძლოა, სხვა ავტორე-

ბისთვისაც. არ ვთვლი, რომ მე რაღაც დასრულებული კვლევები 

მაქვს ამ წიგნში, არამედ ესაა მოსაზრებები, რომლებიც, შესაძ-

ლოა გავრცობილ იქნას, ან, სულაც უარყოფილი, ვერ გეტყვით, 

არ ვიცი... 

შემდეგი წერილი თარგმანს ეხება, კერძოდ, რა ტრადიცი-

ები არსებობდა: ერთ-ერთი ფრანგული, ბელენფიდელის სკო-

ლაა, რომელიც ჩვენთანაც საკმაოდ გავრცელებული იყო და მას 

გადმოქართულებას ვუწოდებდით. ბელენფიდელი სიტყვასიტყ-

ვით ითარგმნება როგორც მშვენიერი არაერთგული. მისი აზრი 

იმაში მდგომარეობდა, რომ უფრო მეტად მოეყვანათ ესა თუ ის 

ნაწარმოები იმ ანაში, რომელზედაც ითარგმნებოდა. ყურადღე-

ბას არ აქცევდნენ იმას, თუ რამეს გამოტოვებდნენ ან შეცვლიდ-



254 

 

ნენ. მთავარი იყო, ესთეტიურად ყოფილიყო მისაღები, თუნდაც 

ნუ იქნებოდა ტექსტის სიზუსტე დაცული. თანამედროვე თეო-

რიებში უფრო პრევალირებს ის, რომ თან უნდა ჰგავდეს თარგ-

მანს და თან არ უნდა ჰგავდეს, ორივე ერთდროულად უნდა მო-

ხერხდეს. სტილიც ძალიან მნიშვნელოვანია. ის მარტო ფორმა 

არ არის, სტილი სულია და მეტყველებს იმაზე, თუ რაზე არის 

საუბარი. აი, მაგალითად, ორი სულიერი მამა, რომლებიც ჩამო-

ვიდნენ ნიკეას ან კონსტანტინოპოლის საეკლესიო კრებაზე ად-

რეულ შუასაუკუნეებში, ვერ ისაუბრებს ისე, როგორც, ვთქვათ, 

ორი მეგობარი, ბათუმის შერატონის ბარში მყუდროდ მსხდარი, 

კოქტეილზე. ეს ორი სხვადასხვა სტილია. და ეს ყველაფერი 

თარგმანში რაღაცნაირად უნდა იყოს დაცული, შენარჩუნებუ-

ლი. შემიძლია გავიხსენო „სალამბო“, რომლის ბრწყინვალე ქარ-

თული თარგმანი არსებობს, მანანა გიგინეიშვილისა და კარლო 

ქილარჯიანისა. გერმანელმა მთარგმნელმა გოეარტმა ტექსტი-

დან უბრალოდ ამოიღო მთელი რიგი სცენები, რადგან თვლი-

და, რომ გერმანელ მკითხველს გადატვირთავდა. ქართულში 

ყველა ეს სცენა უკლებლივ არის შენარჩუნებული და საერთოდ 

არ ტვირთავს ადამიანს. ამით იმის თქმა მინდა, რომ ხშირად 

მთარგმნელები სუბიექტური მოსაზრებებით ხელმძღვანელო-

ბენ. არსებობს ექსპრესიონისტული თარგმანი. მაგალითად, კონ-

სტანტინე გამსახურდიას „ახალგაზრდა ვერტერის ვნებანის“ თარ-

გმანზე ამბობდნენ, რომ მთარგმნელს რაღაცები გამორჩა, არადა, 

განგებ გამოტოვა, იმიტომ, რომ ექსპრესიონისტული თარგმანის 

სპეციფიკა მოითხოვდა ამას. როდესაც არის ინტერლინგვალუ-

რი დანიშნულების პროდუქტი, სხვა ენაზე ის უკვე სხვა რიტ-

მიკაში უნდა გადმოვიდეს და თან თავისი რიტმი და შინაგანი 

დინამიკა შენარჩუნებული იყოს. 
  

წიგნის მეორე ნაწილი ისტორიულია. მას შედარებით უფ-

რო ზოგადად წარმოგიდგენთ. პირველი წერილი ევროპის კონ-



255 

 

ცეფციას ეხება; 1438-1439 წლებში ჩატარდა პერერა ფლორენცოს 

საეკლესიო კრება, სადაც, პრაქტიკულად, მართლმადიდებლო-

ბისა და კათოლიკობის გაერთიანება მოხდა. ეს იყო კონსტანტი-

ნოპოლის დაცემამდე 14 წლით ადრე, ბოლო საეკლესიო კრება, 

სადაც კონსტანტინოპოლის პატრიარქი და რომის პაპი შეხვდ-

ნენ ერთმანეთს. 

ირაკლი კენჭოშვილი – ქართველები ესწრებოდნენ? 

კონსტანტინე გამსახურდია – ესწრებოდნენ, ალექსანდრე 

პირველის დელეგაცია იყო. 

ირაკლი კენჭოშვილი – როგორი პოზიცია დაიკავეს? 

კონსტანტინე გამსახურდია – საკმაოდ კარგი, მაგრამ მათ-

თვის, რა თქმა უნდა, სამხედრო-პოლიტიკურ კავშირს ჰქონდა 

მნიშვნელობა და არა რელიგიურ დოგმებზე საუბარს. ამ კრები-

დან მხოლოდ ხუთი საუკუნის შემდეგ, 1924 წელს შეხვდნენ 

რომის პაპი და ბიზანტის პატრიარქი ხელახლა, ესენი იყვნენ 

პატრიარქი ათინაგორა და პაპი იოანე პავლე პირველი. წერილ-

ში საუბარი მაქვს კონსერვატორულ კონცეპტზე, რომელიც ძა-

ლიან კარგი იქნება ევროპისთვის. რა თქმა უნდა, ჯანსაღ და 

ზომიერ კონსერვატიზმს ვგულისხმობ, არა რაღაც სიბნელესა და 

ობსკურანტიზმს. თანამედროვე წარმართობის პირობებში სწო-

რედ მას შეუძლია აგვარიდოს ნეოპაგანიზმში გადავარდნა. ნეო-

წარმართობა ისაა, რაც გააძლიერებს სხვა დანარჩენი სამყაროს 

ტირანიებს, რადგან მათ მიეცემათ სალაპარაკო, რომ უფრო 

მეტად შეუძლიათ ადამიანური ფასეულობების დაცვა, ვიდრე 

ევროპას. 

ირაკლი კენჭოშვილი – ევროპის კონცეპტი ლიბერალიზმ-

თან არ ასოცირდება? 

კონსტანტინე გამსახურდია – ასეა, მაგრამ გარკვეული 

ზომიერება უნდა იყოს ლიბერალიზმში დაცული. 

ირაკლი კენჭოშვილი – ისევე, როგორც კონსერვატიზმმა, 

გარკვეული ზომიერება უნდა დაიცვას. 



256 

 

კონსტანტინე გამსახურდია – აუცილებლად. 

მეორე წერილი არის ენისა და ისტორიის საკითხი. ის მას 

შემდეგ დავწერე, რაც გავიცანი პროფესორი ჟაკ ლერიდერი, რო-

მელიც დღესაც კითხულობს ლექციებს მანჰაიმის უნივერსი-

ტეტში. მან ფრანგულად თარგმნა ფაუსტი, ძალიან საინტერესო 

შენიშვნებითა და წინასიტყვაობით; ავტორია ვენის მოდერნზე 

დაწერილი წიგნისა. ჟაკ ლერიდერი ფრანგულადაც წერს და 

გერმანულადაც, პირველხარისხოვანი ფრანგი გერმანისტია. მან 

შეისწავლა სწორედ ის საკითხი, რომელზეც ამ წერილში გავა-

მახვილე ყურადღება: რა არის ნიცშესეული ანტიისტორიზმი და 

როგორია ნიცშეს დამოკიდებულება ისტორიის მიმართ. მე გავა-

ვლე პარალელები ქართველ ინდეპენდისთან, იმ თაობასთან, 

რომელიც ილია ჭავჭავაძის სახელს უკავშირდება. როგორი და-

მოკიდებულება ჰქონდათ ისტორიასთან ქართველი ინდეპენ-

დისტების პირველ თაობას, როგორ ცდილობს ილია ეს განსხვა-

ვებული ლანდშაფტები ერთმანეთს დააკავშიროს, როგორ და-

უბრუნა თავდაპირველი მნიშვნელობა სიტყვა ,,მამულს“, რომე-

ლიც მის დროს ნეხვმოყრილ, ღობეშემოვლებულ და თამასუ-

ქით დამტკიცებულ მიწას ნიშნავდა. ილიას შემდეგ მამული 

ყველაფერია. ცოტა უფრო გვიან, მომდევნო თაობაში, ორნაირი 

მიდგომა არსებობს: იაკობ გოგებაშვილისეული, სადაც ნაკლო-

ვანებები უნდა შერბილდეს, დაპატარავდეს და დადებითი კი-

დევ უფრო გაიზარდოს და მიხეილ ჯავახიშვილისეული, რომე-

ლიც ისტორიული კრიტიკული სკოლის წარმომადგენელია და 

თვლის, რომ არაფერი არ უნდა შელამაზდეს. ვერ ვიტყვი, ჩვენ 

სად ვართ დღესდღეობით, ვფიქრობ, როგორც გოგებაშვილს, 

ისე ჯავახიშვილს მივსდევთ. 

მანანა კვაჭანტირაძე – ცოტა ნიჰილიზმშიც ვართ. 

კონსტანტინე გამსახურდია  ეს ბრძოლა ამ ორი თვალსაზ-

რისის მიხედვით წარიმართა. 



257 

 

შემდეგი წერილია „აჭარა და სამხრეთ საქართველოს საკი-

თხი“. აქ საუბარია დიდ ილიელთა პლეადაზე, რომელმაც გადა-

არჩინა აჭარა. თხრობა აგებულია იერემია წინასწარმეტყველი-

სეულ ხილვაზე, რომელიც გოდებს იერუსალიმის ნანგრევებთან 

და ამბობს, ჩვენი გვირგვინი, თავზე რომ გვედგა, ახლა ძირს 

გდია დამსხვრეულიო. საქართველოს დამსხვრეული გვირგვი-

ნის ნაწილია მისგან მოწყვეტილი სამხრეთ-დასავლეთი რეგი-

ონი. პირველად ეს ტექსტი, მოხსენების სახით, წავიკითხე ბა-

თუმის უნივერსიტეტში, ამ წერილის ერთგვარი წინარე ფორმა 

იყო, მას შემდეგ ბევრი რამ დავამატე და დავხვეწე. იმას ვამბობ, 

რომ აჭარა გადაარჩინეს იმ ადამიანებმა, რომლებიც მემედ აბა-

შიძესთან იყვნენ დაკავშირებულნი: ხასან ლორთქიფანიძემ, 

ხასან თხილაიშვილმა, სულეიმან დიასამიძე, ჰაიდარ აბაშიძემ... 

მათ დასძლიეს, ერთი მხრივ, სედაიმილეთი, სუფთა პროისლა-

მისტური და ოსმალური პარტია, რომელიც თვლიდა, რომ ეს 

მხარე ოსმალეთს უნდა მიუერთდეს და, მეორე მხრივ, წითელი 

მეჯლისი, რომელსაც მიაჩნდა, რომ ბათუმი არ უნდა ყოფილი-

ყო აჭარის დედაქალაქი, ბათუმი საერთოდაც, გურია არისო, 

აჭარა კი უნდა იყოს მთებში და მისი დედაქალაქი ხულო გახ-

დესო. ფაქტობრივად, ეს იქნებოდა სუფთად მუსლიმური სოცი-

ალისტური რესპუბლიკა, სადაც არცერთი ქრისტიანი არ იცხოვ-

რებდა. ასე რომ მომხდარიყო, ეჭვი არ არის, საბოლოო ჯამში, 

მოხდებოდა მისი დესუვერენიზაცია და მეზობელ ქვეყანასთან 

შეერთება. სწორედ ამ დიდმა პატრიოტებმა გადაურჩინეს 

საქართველოს აჭარა, მათ შექმნეს საქართველოს სამუსლიმანო 

კომიტეტი ,იგივე ხსნის კომიტეტი. 

ირაკლი კენჭოშვილი – ჰაიდარ აბაშიძე იყო მანდ მთავარი 

ფიგურა. 

კონსტანტინე გამსახურდია – დიახ, დიახ, იგი, ერთი პე-

რიოდი, გადმოვიდა თბილისში და აქედან მოქმედებდა. ეს იყო 

ილიას იმპულსის გამარჯვება. აჭარის შენარჩუნებით ჩვენ, თით-



258 

 

ქოს, იმ დამსხვრეული გვირგვინის ერთი ძვირფასი თვალი 

დაგვრჩა, როგორც ებრაელებს დარჩათ სოლომონისეული ტაძ-

რის კედელი, სადაც მიდიან და ჰგოდებენ. ამით არ ვამბობ, რომ 

აჭარასთან უნდა ვიგოდოთ, არა და არა! ზოგადად, გოდება არ 

არის გზა. გზა და გამოსავალი არის თანამშრომლობა და დღეს 

საკმაოდ დიდი მიღწევებიც გვაქვს ამ მიმართულებით, თურქე-

თის ხუთ თუ ექვს უნივერსიტეტში ისწავლება ქართული ენა, 

რაც წარმოუდგენელი იყო, თუნდაც, თხუთმეტი წლის წინათ. 

თურქეთთან ურთიერთობაში უზარმაზარი წინსვლაა და ეს მო-

მავალში ძალიან ბევრ კარგ რამეს გვიქადის. 

შემდეგ წერილში, რომელიც მიხეილ ჯავახიშვილის ყაშა-

ლაზარესა და პესტელს ეხება, მთავრი პესტელის პროგრამაა. 

ჯავახიშვილს ჰყავს პერსონაჟები, რომლებიც ძალიან ჰგვანან 

გოიას, ბოსხის გმირებს, ყაშა-ლაზარეც ასეთია, მაგრამ საქმე 

ისაა, რომ მის უკან დგას უზარმაზარი პროგრამა, ეს პესტელის 

პროგრამაა, რომელიც გულისხმობდა კავკასიაში მორჩილი და 

დაუმორჩილებელი ხალხების გამოყოფას და მორჩილი ხალხე-

ბის დაჯილდოვებას დაუმორჩილებლების მიწებით. რა თქმა 

უნდა, დაუმორჩილებელი ხალხების მუდმივ დასჯასაც. პესტე-

ლის პროგრამა დაწვრილებით მაქვს განხილული, საინტერესოა, 

როგორ ვითარდება ეს პროგრამა და როგორ იქცევა რუსული 

სახელმწიფოს სამოქმედო მაქსიმად. 

კონსტანტინე ბრეგაძე – რამდენადაც მახსოვს, ხალხების 

გასახლებას, დეპორტაციასაც მოიაზრებდა. 

კონსტანტინე გამსახურდია – აუცილებლად. რეალურად, 

ეთნიკური პრინციპი, როგორც პოლიტიკის სამოქმედო პრინცი-

პი, რუსებმა შემოიღეს, არადა, ჩვენ გვწამებდნენ ამას, ეთნიკუ-

რი ნაციონალიზმი ააღორძინეთო. 

და ბოლოს, რაც შეეხება „მუზაიონ 2000“-ს. ციურიხში 

არსებობდა საქართველოსა და შვეიცარიის მეგობართა საზოგა-

დოება. მისმა ერთ-ერთმა წევრმა დამირეკა 1996 წელს და მითხ-



259 

 

რა, ძალიან საინტერესო ჟურნალს მივაგენი კავკასიისა და 

საქართველოს შესახებო. მეც სიხარულით ჩავედი ციურიხში და 

გადმომცა რამდენიმე ეგზემპლარი. თავიდან კითხვას დიდი ენ-

თუზიაზმით შევუდექი, მეგონა, საინტერესო რაღაცას მივაგენი 

და რას ვხედავ, ეს არის პირდაპირ საქართველოსა და კავკასიის 

სულიერი ანტიმისია. მსგავსი რამ რუს შოვინისტებთანაც კი არ 

შემხვედრია. თქვენ შეგიძლიათ ეს ყველაფერი არ წაიკითხოთ, 

რასაც ისინი წერენ, მაგალითად, ძველ საბერძნეთზე, როგორი 

იყო იქ კავკასიელების როლი, როგორი იყო მათი როლი ძველ 

შუმერში ან ევროპაში. მაინც საინტერესო და საყურადღებო 

სახეებია კავკასიელების. მაგალითად, აბრაამი, ქლოდვიგი, ორ-

გეტორიქსი, თვით პლატონი და არისტოტელე... საოცარი და 

შთამბეჭდავი გალერეაა, მოკლედ, დამაფიქრებელია „მუზაი-

ონის“ ეს სტატიები, ამიტომ მათ შესახებ წერილი 70 გვერდიანი 

გამოვიდა, მასზე უფრო დეტალურად საუბარი შორს წაგვიყვანს. 

სულ ესაა, ახლა თქვენ მოგისმენთ და შეკითხვები თუ 

არის, მათ ვუპასუხებ. დასასრულს მინდა აღვნიშნო, რომ თქვენ 

წინაშე ჩემი წიგნი კი წარმოვადგინე, მაგრამ ზოგი რამ, რაც 

დღეს აქ ვთქვი, მასში შემავალ წერილებში არ მიწერია, აქვე, 

სპონტანურად გაჩენილი მოსაზრებებია. 

მანანა კვაჭანტირაძე – ძალიან დიდი მადლობა ბატონო 

კონსტანტინე.  

ახლა კი მოვუსმინოთ მომხსენებლებს. გთხოვთ, შეხვედ-

რის ფორმატიდან გამომდინარე, რეგლამენტის დაცვას. 

  

 

 

 

  


