
150 

 

ხელოვნება 

 
ლელა ოჩიაური 

 

უდანაშაულობა და სასჯელი 

(„ხალხის მტრები“ საბჭოთა ქართულ კინოში  

და სახელმწიფოს ბრძოლა მათ წინააღმდეგ) 
 

DOI: https://doi.org/10.62119/critique.20.2025.9908 
 

პროპაგანდა და კინო, შეიძლება ითქვას, სინონიმებია. გან-

საკუთრებით, ტოტალიტარული რეჟიმების პირობებში. პრო-

პაგანდა და ცენზურაც განუყოფელია სახელმწიფოსა და საზო-

გადოების მართვის პროცესში, თავისი ყველა უარყოფითი შე-

დეგითა და ძალადობის ყოველი ფორმით. საბჭოთა კავშირის 

ისტორიაც პროპაგანდის, ცენზურის, ძალადობისა და სისასტი-

კის ხანგრძლივი ისტორიაა, რომლის ამ ჭრილში კვლევა დღე-

საც გრძელდება. გრძელდება ქართული ხელოვნების, ქართული 

კინოს თავიდან და ახალი კუთხით შესწავლაც. ამ მიმართებით 

ახალი აღმოჩენებიც ხდება – ახალი ხედვის შემუშავებითა და 

ახალი შეფასებებით და მატერიალური – დაკარგულად მიჩნე-

ული და დაბრუნებული (ძირითადად, რუსეთის კინოფონდი-

დან, სადაც დღემდე ინახება ყველა კინოსურათის ნეგატივი თუ 

პოზიტივი, რომლებსაც მთელ სსრკ-ში იღებდნენ და სხვა, ზოგ-

ჯერ, პირად არქივებში ნაპოვნიც) კინოსურათები, სხვადასხვა 

არქივსა და ფონდში არსებული და პირველად გამომზეურებუ-

ლი დოკუმენტაცია – სხდომებისა და შეხვედრების ოქმები, ჩა-

ნაწერები, სტენოგრამები, საგაზეთო და საჟურნალო თუ ანონი-

მური – დასმენის წერილები. 

ახალი საბჭოთა სახელმწიფოს აშენება/გამყარებას მძლავ-

რი პროპაგანდა და „რკინის“ სისტემა სჭირდებოდა. იდეოლო-

https://doi.org/10.62119/critique.20.2025.9908


151 

 

გიის გასამტკიცებლად და ახალი საბჭოთა ადამიანის აღსაზრ-

დელად აღებული კურსი ხელოვნებაში, პირველ რიგში, მკაც-

რად განსაზღვრულ წესებში − ძველისა და ახლის დაპირისპი-

რებაში − გამოიხატა. ბნელი წარსულისა და ნათელი აწმყო/მო-

მავლის შეპირისპირებისა და ახალი ცხოვრების მშვენიერების 

თვალსაჩინოებისთვის ჯერ კიდევ 1920-იან წლებში დამკვიდ-

რებული პრაქტიკა 1930-იან წლებშიც გაგრძელდა, წითელი 

დიქტატურის სრულ გაბატონებამდე. 1940-იან წლებში ყველა-

ფერი ომის რიტორიკამ შეცვალა, 1950-იანებიდან მშვიდობიანი 

ცხოვრების, შელამაზებული, „უკონფლიქტო რეალობის“ სრუ-

ლიად ფასადური წარმოდგენის პერიოდი დაიწყო.  

აზრობრივ-იდეოლოგიურ საფუძველზე დამყარებული 

სავალდებულო სქემები, ჩარჩოები, ფორმების აღწერილობები 

განსაზღვრავდნენ ყოველი ფილმის არსებობას. საბჭოთა ადა-

მიანებს უნდა დაენახათ, ეგრძნოთ – პირადად რომც არ განეცა-

დათ – რა მშვენიერი ცხოვრება მოუტანა ახალმა დროებამ, 

ახალმა სახელმწიფომ, ახალმა ხელისუფლებამ და რეჟისორებს 

მათთვის ეს ყველაფერი უნდა ეჩვენებინათ. 

კინოს იდეოლოგია სხვადასხვა დადგენილებას, განკარ-

გულებას, მითითებას ემყარებოდა. განისაზღვრებოდა მომავა-

ლი ფილმების თემატიკა, რაც ახალი საბჭოთა სახელმწიფოს-

თვის იყო საჭირო და რაც სსრკ-ში შემავალ ყველა რესპუბლი-

კაში თანაბრად ვრცელდებოდა.  

„კულტურა მოიაზრება როგორც საბრძოლო შტაბი, კულ-

ტურა უნდა იქცეს კომუნისტური იდეოლოგიის იარაღად, აქ 

უნდა დაისახოს ის დავალებები, რომლითაც საბოლოოდ კინო 

უნდა იქცეს ბოლშევიკურ ხელოვნებად, აქაც საუბარია სტახა-

ნოვურ მუშაობაზე, დამკვრელურ რევოლუციურ აქტივობაზე... 

ინდუსტრიალიზაცია შედის ლოზუნგის ქვეშ, „დავეწიოთ და 

გავუსწროთ“. ეს ლოზუნგი აქტიურად მკვიდრდება კინოშიც და 

მის ქვეშ კინო უნდა განვითარდეს 4 მიმართულებით: 1. სამეც-



152 

 

ნიერო აზრის გააქტიურება ხმოვან კინოში, 2. საწარმოო-ტექნი-

კური ბაზა ანუ საბჭოთა ბაზა ხმოვანი აპარატურის შესაქმნე-

ლად. 3. უნდა შეიქმნას ახალი საწარმოო ურთიერთობები და 

ახალი სპეციალობები და კადრები. 4. აუცილებელია დაიხვეწოს 

კინოხელოვნების შექმნის მეთოდები“ (საარქივო დოკუმენტი, 

1930).1 

1932 წლიდან მაქსიმ გორკის (ერთ-ერთი პირველი საბ-

ჭოთა მწერალი და იდეოლოგი, რომელთანაც სოციალისტური, 

საბჭოთა მწერლობის პრინციპებთან დაკავშირებით ციმბირელ 

კოლეგებს უთანხმოება მოუვიდათ) „შურისმაძიებლობით“, ლი-

ტერატურულ გაერთიანებებზე (და შესაბამისად, ხელოვნების 

სხვა სფეროებზე) საყოველთაო კონტროლის დამყარების მიზ-

ნით, რა თქმა უნდა, სტალინთან შეთანხმებითა და შემდგომ 

სსრკ (ბ) ცენტრალური კომიტეტის პოლიტბიუროს, 1932 წლის 

23 აპრილის დადგენილებით – „ლიტერატურულ-სამხატვრო 

ორგანიზაციების გარდაქმნის შესახებ“ (რომელიც, პირველ რიგ-

ში, გულისხმობდა არსებული ლიტერატურული და სამხატვრო 

ჯგუფების დაშლასა და ერთიანი შემოქმედებითი კავშირების 

შექმნას) – ოფიციალურად ამოქმედდა ახალი და ყოვლისმომ-

ცველი იდეოლოგია – სოციალისტური რეალიზმი.  

„საბჭოთა იდეოლოგია არ სცნობდა ისეთ მნიშვნელოვან 

ღირებულებებს, როგორებიცაა: ეროვნული კუთვნილება, ინდი-

ვიდუალური აზროვნება, განსხვავებული ხედვა. ცხოვრების 

ლოზუნგი ასეთი იყო: რაც სჭირდება ერთს, საჭიროა ყველასათ-

ვის; რაც წესია ერთისათვის, წესია ყველასთვის; როგორც ცხოვ-

რობს ერთი, ისე უნდა ცხოვრობდეს ყველა! გადაწყვეტილებას 

ერთპიროვნულად იღებდა ცენტრი. მიმდინარეობდა „ახალი 

                                                           
1 აქ და ყველგან სტილი დაცულია. სტატიაში გამოყენებულია ხელოვნე-

ბათმცოდნეობის დოქტორ ეკატერინე კონტრიძის მიერ საქართველოს შსს-ს, 

ეროვნულ არქივსა და ხელოვნების სასახლის ფონდებში მიკვლეული სა-

არქივო მასალები. 



153 

 

სოციალური წყობილების შექმნისა“ და „ადამიანების გადაკე-

თების“ პროცესი. „შექმნა“ და „გადაკეთება“ კი ძალადობასა და 

ტერორზე იყო აგებული. პროცესი თანდათანობით გადაიზარ-

და ქაოსსა და უბედურებაში. ბოლშევიზმმა ორგანიზებული 

ბოროტების სახე მიიღო. ე.წ. კომუნისტურმა დემოკრატიამ 

მძიმე დაღი დაასვა კომუნისტური ქვეყნების კულტურულ ის-

ტორიას“ (რატიანი 2014). 

საყოველთაო სავალდებულო „წესად“ – მიღებული, ეს ხე-

ლოვნური და სიტყვა-ცნებათა არალოგიკური შეთანხმებით შექ-

მნილი „აზროვნების ახალი“ ფორმა, რომელიც სოციალისტური 

იდეების გასავრცელებლად გამოიგონეს1, რეპრესიების გამყარე-

ბის საფუძვლად იქცა, რასაც შემდგომ, როგორც საყოველთაოდ 

ცნობილია, ათასობით ადამიანის განადგურება და კულტურის 

სიკვდილიც მოჰყვა. 

„აღსანიშნავია, რომ მოდერნიზმის ეპოქის ქართველმა პო-

ეტებმა წინ წამოსწიეს საქართველოს, როგორც ახალი კულტუ-

რული ცენტრის იდეა. თბილისში ჩქეფდა პოეტური ცხოვრება. 

ქალაქს ხშირად სტუმრობდნენ ევროპიდან და რუსეთიდან ჩა-

მოსული ცნობილი მოდერნისტი პოეტები და მწერლები. ქარ-

თული მოდერნიზმი მხარდამხარ მიჰყვებოდა ევროპულ ლიტე-

რატურულ პროცესებს... ეს ყველაფერი სულაც არ მოსწონდა 

ახალგაზრდა საბჭოთა ხელისუფლებას! მოდერნიზმისათვის და-

მახასიათებელი თავისუფალი აზროვნება ეწინააღმდეგებოდა 

ბოლშევიკურ იდეოლოგიას. არანაკლებ საფრთხეს ბოლშევიზ-

მისთვის წარმოადგენდა ლიტერატურული ავანგარდი. ავანგარ-

დი გადამეტებულ თავისუფლებას ამჟღავნებდა ლიტერატუ-

რული გამოხატვის ფორმებში. ის არ ერიდებოდა ექსპერიმენ-

ტებს. ქართული ავანგარდი, დასავლური და რუსული ავანგარ-

                                                           
1 სოცრეალიზმის იდეოლოგიის ფუძემდებლად ანატოლი ლუნაჩარსკი 

ითვლება, ხოლო ტერმინის შემოღების პირველ ინიციატორად – ივანე გრონსკი. 



154 

 

დის მსგავსად, წარმოადგენდა მხატვრულ რეაქციას ჩიხში მოქ-

ცეულ კულტურულ, ეკონომიკურ და პოლიტიკურ პროცესებ-

ზე“ (რატიანი 2014). 

იგივე ვითარება იყო დრამატულ თეატრშიც, რომელიც 

ევროპული თეატრის მიმდინარეობებს, მოდერნისტულ, ავან-

გარდულ აზროვნებასა და ფორმებს ორგანულად იზიარებდა 

და რომლის წარმომადგენლები მისი არსებობის საუკეთესო პე-

რიოდში იყვნენ: სანდრო ახმეტელი, პეტრე ოცხელი, ირაკლი 

გამრეკელი, კოტე მარჯანიშვილი, თამარ ვახვახიშვილი, ვალე-

რიან სიდამონ-ერისთავი...  

„ქართული თეატრი ილტვოდა, შეექმნა ევროპული მო-

დელის თეატრი, გამხდარიყო მისი ორგანული ნაწილი; თანაც 

ისე, რომ არ დაეკარგა თავისი ეროვნული ნიშან-თვისებანი. ტი-

ტანური შრომა და ბრძოლა დასჭირდათ კოტე მარჯანიშვილსა 

და ალექსანდრე ახმეტელს, რათა ქართულ თეატრს XX სა-

უკუნის დასაწყისშივე მოეპოვებინა საერთაშორისო აღიარება“ 

ჩხარტიშვილი, 2016, გვ. 105). 

მაგრამ უკვე 1932 წელს კოტე მარჯანიშვილის საქმიანობა 

მისივე შექმნილმა (და, თუ საერთაშორისო მასშტაბით არა, 

საქართველოსა და სსრკ-ში აღიარებულმა) თეატრმა უარყოფი-

თად ჩათვალა სოციალისტური რეალიზმისა და ახალი სახელ-

მწიფო კურსის „გადასახედიდან“ და დიდი რეჟისორი (რომელ-

მაც თეატრთან ერთად ქართული კინოს თავისთავადობაც გან-

საზღვრა), რომელსაც დასმა „სასამართლო“ მოუწყო (არაფრით 

ნაკლები რეჟიმის ოფიციალურ სასამართლოზე), იძულებული გახ-

და, არა მხოლოდ თეატრი, საქართველოც დაეტოვებინა და 

კვლავ მოსკოვში გადახვეწილიყო, სადაც 1933 წელს გარდაიც-

ვალა. როგორც ამბობენ, მხოლოდ სიკვდილმა იხსნა რეპრესი-

ებისგან. მაშინ ქართული თეატრის რეფორმატორი 61 წლის 

იყო. 



155 

 

„ეს განხილვა მთავრობაში კი არ მოხდა, არამედ თეატრში 

მსახიობთა ინიციატივით. როგორც ჩანს, მარჯანიშვილის წინა-

აღმდეგ გამართულ კამპანიას გარკვეული კავშირი ჰქონდა ფარ-

თო პოლიტიკურ ბრძოლებთან. აქაც იწყებოდა ნიადაგის შემ-

ზადება, საზოგადოებრივი აზრის დამუშავება და შეგუება იმა-

ზე, რომ „კომუნისტურ ქვეყანაში შეუცვლელი არავინ არის“, 

ისეთი ატმოსფერო შეიქმნა, რომ მარჯანიშვილის კრიტიკა უკვე 

ადვილი იყო თეატრშიც და მის გარეთაც“ (კიკნაძე, 2003, გვ. 3).  

„დიდი საბჭოთა ენციკლოპედიის“ მიხედვით, „სოცია-

ლისტური რეალიზმი წარმოადგენს ღრმად ცხოვრებისეულ, 

სამეცნიერო და ყველაზე მოწინავე მხატვრულ მეთოდს, რომე-

ლიც განვითარდა სოციალისტური მშენებლობის წარმატებები-

სა და საბჭოთა ადამიანების კომუნისტური სულისკვეთებით 

აღზრდის შედეგად“ და, რომ – სოციალისტური რეალიზმის 

პრინციპებმა... გააგრძელეს პარტიული ლიტერატურის ლენი-

ნური სწავლება.  

საბჭოთა მწერალთა კავშირის წესდებაში და ოფიციალუ-

რი საბჭოური განსაზღვრებით ახსნილია, რომ: სოციალისტური 

რეალიზმი წარმოადგენს საბჭოთა მხატვრული ლიტერატურისა 

და ლიტერატურული კრიტიკის ძირითად მეთოდს, რომელიც 

მხატვრისგან მოითხოვს სინამდვილის დამაჯერებელ, ისტორი-

ულ-კონკრეტულ ასახვას მის რევოლუციურ განვითარებში. 

რომ ესაა აღწერის მეთოდი, რომელიც სამყაროსა და ადამიანის 

სოციალისტურ კონცეფციებს ემყარება. ამასთან, მხატვრული 

გამოსახულების დამაჯერებლობა და ისტორიული კონკრეტუ-

ლობა უნდა ეთანხმებოდეს „მშრომელთა იდეური გარდაქმნის 

ამოცანას სოციალიზმის სულისკვეთებით“. 

დისიდენტი, „უცხო ქვეყნის აგენტის“, „ანტისაბჭოთა 

პროპაგანდისტის“ მუხლით დაპატიმრებული და შემდეგ სსრკ-

დან განდევნილი, მწერალი ანდრეი სინიავსკი (აბრამ ტერცი), 

წერილში „რა არის სოციალისტური რეალიზმი“ (1957) წერს: „რა 



156 

 

არის სოციალისტური რეალიზმი? რას ნიშნავს ეს უცნაური, 

ყურისმომჭრელი თანაფარდობა? განა არსებობს რეალიზმი სო-

ციალისტური, კაპიტალისტური, ქრისტიანული, მუსლიმური? 

და არსებობს კი ბუნებაში ეს ირაციონალური ცნება? იქნებ არც 

არსებობს? იქნებ მხოლოდ სიზმარია, შეშინებულ ინტელიგენტს 

რომ ეზმანა სტალინის დიქტატურის ბნელ, ჯადოსნურ ღამეს? 

ჟდანოვის უხეში დემაგოგია თუ გორკის მოხუცისებური ახი-

რება? ფიქცია, მითი, პროპაგანდა?.. ...სოციალისტური რეალიზ-

მი მარქსის სწავლებითაა შეიარაღებული… შთაგონებულია თა-

ვისი მეგობრისა და მოძღვრის – კომუნისტური პარტიის – გა-

უნელებელი ყურადღებით. ის ხედავს კომუნიზმის, ჩვეულებ-

რივი მზერისთვის მიუწვდომელ ნაკვთებს. მისი შემოქმედება – 

ეს არის… კაცობრიობის მხატვრული განვითარების უმაღლესი 

მწვერვალი, ურეალურესი რეალიზმი“ (Tertz, 1960).  

სწორედ ამ საბედისწერო 1932 წლიდან იწყება ქართული 

კინემატოგრაფის ახალი ისტორიაც და მისი რთული და განსა-

კუთრებული, მწვავე წინააღმდეგობებით (დიქტატურის გაბა-

ტონებით, ცივილიზებული სამყაროსგან იზოლირებით, ხელო-

ვანის თავისუფალი ნებისა და არჩევანის შეზღუდვითა და რე-

ჟიმისთვის დამახასიათებელი სხვა რეალიებით განპირობებუ-

ლი) გაჯერებული ცხოვრება.  

„ლიტერატურაში კომკავშირის ცხოვრებამ ასე თუ ისე პო-

ვა გამოხმაურება, მაგრამ კინოხელოვნება ამ მხრივ სდუმს ჯერ 

და მეტად დაბალ საფეხურზედ იმყოფება... „საბჭოთა კინო-

მატოგრაფიის განვითარების დღევანდელ ეტაპზე, როდესაც 

ჩვენი დადგმები მსოფლიო საუკეთესო დადგმათა შორის შე-

დიან, როდესაც ჩვენ როგორც მუნჯი, ისე ხმოვანი კინოს ფრონ-

ტზე მივაღწიეთ საუკეთესო საფეხურს, კომკავშირული ფილმე-

ბის შექმნის საქმეში ასეთი ჩამორჩენა დიდ დანაშაულს წარმო-

ადგენს. ასეთი შეუფასებლობა დაუყოვნებლივ უნდა აღმოიფხ-

რას. დროა ვაწარმოოთ ბოლშევიკური ბრძოლა კომკავშირული 



157 

 

ფილმების შექმნის ფრონტზეც, დროა საქართველოს კომკავ-

შირს თავისი ცხოვრებიდან მივცეთ საუკეთესო სურათები და 

ამით გავაადვილოთ მათი ენთუზიაზმის კიდე უფრო მეტი 

ზრდა სოციალისტურ მშენებლობის ყველა ფრონტზე. ჩვენ მოკ-

ლე ხანში რევოლუციონერის ამხ. კამოს ცხოვრებიდან გავაკე-

თებთ ფილმს, საქ. კომკავშირის მეხუთმეტე წლისთავისთვის 

თუ ვერ მოვასწრებთ, უახლეს ხანებში უნდა შევქმნათ საქარ-

თველოს კომკავშირის დამაარსებლის და მისი ორგანიზატო-

რის, გამობრძმედილი ლენინელის ამხ. ბორია ძნელაძის ცხოვ-

რების და მუშაობის ბოლშევიკურად გადმომცემი კინო სურათი. 

ეს არის ისტორიული მნიშვნელობის საქმე და ჩვენ უნდა შე-

ვასრულოთ ეს ინიციატივა. სახკინმრეწვის კომკავშირს ეკუთვ-

ნის და მანაც უნდა სთქვას თავისი შესაფერისი სიტყვა“ (საარ-

ქივო დოკუმენტი, 1932), – ამონარიდი კარლო გოგოძის წერი-

ლიდან „ვიბრძოლოთ კომკავშირული ფილმებისთვის“. 

ამ ყველაფერს ასახავს, აჩვენებს და ამკვიდრებს 30-იანი 

წლებიდან 50-იანი წლების ჩათვლით შექმნილი, ფაქტობრივად, 

ყველა ქართული ფილმი. სცენარებში ყველა სიტყვა, ყველა კად-

რის აღწერილობა კონტროლდებოდა და ცენზურას ექვემდება-

რებოდა. ამბის, პრობლემისა და გამოსახულების – იდეისა და 

ფორმის – თანხვდენის „საბჭოთა“ პრინციპები მეორდებოდა 

ყველა რეჟისორის ყველა ფილმში და თითქოს შედეგსაც აღწევ-

და. საბჭოთა პროპაგანდით გაბრუებულ და სისხლიანი რეპრე-

სიებით დაშინებულ, გაჩუმებულ, თვითცენზურით დატყვევე-

ბულ საზოგადოებას უპირობოდ უნდა მიეღო, რასაც ძალდატა-

ნებით „სთავაზობდნენ“. არც სხვა გზა, არც სხვა შესაძლებლობა 

ხელოვნებაში უბრალოდ არ არსებობდა. სხვა შემთხვევაში მოქ-

მედებდა ბრალდების მუხლი ფორმულირებით – „ფორმალიზ-

მი“, „ფორმალისტური“, „ფორმალისტი“ – რაც სასჯელის უკი-

დურეს ფორმას ექვემდებარებოდა.  



158 

 

1930-1950-იან წლებში გადაღებული რამდენიმე ათეული 

ფილმი ნიუანსებამდე სოცრეალიზმის კანონიკური სქემის  ჩარ-

ჩოებშია მოქცეული, კადრ-კადრ მიჰყვებიან „გენერალურ ხაზს“, 

ახალი საბჭოთა სახელმწიფოს შენებისა და ახალი საბჭოთა ადა-

მიანის „ვირტუოზულად დაბადების“ პროცესს, აუცილებელი 

ნორმების სტრუქტურის მიხედვით. მაგრამ მათგან რამდენიმე, 

ძირითადად, შავ-თეთრი გამოსახულების, შავ-თეთრ ფირზე გა-

დატანილი ფერადი გარემოს შესატყვისი შავი და ნაცრისფერი 

ტონების ინტენსიური ვარიაციების, პლასტიკური გადაწყვეტის 

გამომსახველობის, კინოკამერით დაფიქსირებული სამყაროს 

მდიდარი სახვითი (ნაწილობრივ, ირეალურისაც კი) სურათის 

ანაბეჭდითა და მხატვრული მონტაჟის წყალობით მაინც 

ჩრდილავს და ჯაბნის პროპაგანდისტულ იდეას, სიუჟეტის, 

მოვლენათა რიგის, დიალოგების, პერსონაჟების სიყალბესა და 

სქემატურობას.  

ყველა სცენასა და თითოეული სცენარის ყველა ეპიზოდსა 

თუ პუნქტს „სახკინმრეწველის (შემდგომ კინოსტუდია „ქართუ-

ლი ფილმის“) სამხატვრო/ლიტსაბჭოს (რეალურად, ცენზორთა) 

ბიურო (რომელშიც ყველა წამყავნი კინემატოგრაფისტი და 

ოფიციალური სახელმწიფო ცენზორები შედიოდნენ) განიხი-

ლავდა და ამტკიცებდა ან არ ამტკიცებდა.  

მისი მუშაობის ფორმებზე, სტილზე, პრინციპებსა და 

უფლებებზე ნათლად მეტყველებს საქართველოს „სახკინმრეწ-

ვთან“ (სახელმწიფო კინო მრეწველი) არსებული ლიტსაბჭოს 

სხდომის ერთ-ერთი ტიპური სტენოგრაფიული ჩანაწერი. 

03.07.1934 წელი. 

„მიხეილ კალატოზიშვილი – ალექსანდრე რაჟდენოვიჩმა1 

ФРРК-ს სხდომაზე განაცხადა, რომ ამ ფილმის პოლიტიკურ 

                                                           
1 ალექსანდრე წუწუნავა – თეატრისა და კინოს რეჟისორი, პირველი ქარ-

თული  მხატვრული ფილმის, „ქრისტინეს“, ავტორი, ეგნატე ნინოშვილის 

მოთხრობის მიხედვით (1916 წელი. 



159 

 

შეხედულებაზე პასუხს არ აგებს. ჩემი აზრით, თუ რეჟისორი 

სცენარზე მუშაობს, ის სრულად აგებს მასზე პასუხს. ჩვენ საშუ-

ალება მივეცით ალექსანდრ რაჟდენოვიჩს, მთელი რიგი ცვლი-

ლებები განეხორციელებინა სცენარში და დაემუშავებინა ის, 

როგორც იდეური შეხედულებების მხრივ, ასევე მხატვრული 

შეხედულებების მხრივ. რის შემდეგაც ის აცხადებს, რომ ეს 

ცვლილებები მას არ მოსწონს. შემდეგ მან თქვა, რომ ეს ცვლი-

ლებები საჭიროებენ მეტ მუშაობას და რომ დრო არ ითმენს და 

ა.შ. ცოტა ხანში ის ამბობს, რომ არ შეუძლია ამ სცენარით ფილ-

მის გადაღება შეტანილი ცვლილებების გათვალისწინებით და 

აიღებს სცენარის ძველ ვარიანტს, თუმცა ფილმზე პასუხისმგებ-

ლობას არ იღებს. ჩვენ ვფიქრობთ, რომ სცენარის გადაკეთების 

გარეშე, სცენარი არ უნდა ჩაეშვას. სცენარის გადაკეთების პასუ-

ხისმგებლობა მოსკოვის წინაშე მთლიანად სახკინმრეწვმა აიღო 

თავის თავზე. ჩანს, ალ. რაჟდენოვიჩს ეს საქმე არ მოსწონს. მე 

პირადად მრჩება შთაბეჭდილება, რომ არ უნდა ამ ფილმის 

გადაღება. 

წუწუნავა – მე ვფიქრობ, რომ აქ არის დიდი გაურკვევ-

ლობა. მე საერთოდ არ მითხოვია, რომ ჩემთვის გადაეკეთები-

ნათ სცენარი... ასეთი თხოვნა მე არ მქონია და არც მექნებოდა, 

რადგან სცენარი დამტკიცებული იყო როგორც დირექციის მი-

ერ, ასევე მოსკოვის მიერ. ამის შესახებ არსებობენ დოკუმენტე-

ბიც და ამ სცენარს მე ხელი მოვკიდე იმიტომ, რომ დირექციამ 

მითხრა, რომ ეს სცენარი უნდა დადგმულიყო. მე ვუთხარი, რომ 

ამ სცენარზე მე პასუხს არ ვაგებ, რადგან მე ვიცი, რომ ამ სცე-

ნარში არის გარკვეული несуразности, ისეთი მომენტები, რომ-

ლების დაშვებაც დღეს არ შეიძლება. რაზედაც მიპასუხეს, რომ 

იმის გათვალისწინებით, რომ მოსკოვს სურს ექსპორტული სცე-

ნარი, სადაც არ უნდა იყოს ულტრა-აგიტაციური მომენტები და 

უნდა ვაჩვენოთ სვანეთი თავისი მონუმენტალობით. რაც შეეხე-

ბა ორი საწყისის ბრძოლას, ეს ბრძოლა უნდა მიმდინარეობდეს 



160 

 

ნორმალურ ვითარებაში, ხელისუფლების მხრიდან ყოველგვა-

რი ზეწოლის გარეშე. რადგან ეს დაპირისპირება და კომკავში-

რელებსა და ძველ ელემენტთა შორის წარიმართოს მათი საბო-

ლოო ლიკვიდაციისაკენ. 

კალატოზიშვილი – სინამდვილეში თქვენი, როგორც ხე-

ლოვანის შეცდომა ისაა, რომ თქვენ წახვედით კომპრომისზე. 

როდესაც გთავაზობენ თქვენ, როგორც ხელოვანს, თქვათ – 

გხიბლავთ თუ არა ეს მასალა თქვენ (Зажигает ли вас ето вешь), 

მე ვიტყოდი, რომ ამ მასალას მე მხატვრულად ვგრძნობ, მაგრამ 

ამასთან ერთად მე ვაცხადებ, რომ ეს საშინლად აპოლიტიკური 

მასალაა, რომლის ხელის მოკიდება არ შეიძლება. ...ვფიქრობ, 

თუ ხელოვანი არ იწყებს с тем задором, რომელიც აუცილებე-

ლია ამ საქმისათვის, მაშინ ის შემოქმედებით რეალიზებას ვერ 

შესძლებს“ (სტენოგრაფიული ანგარიში, 2014). 

11 ივნისის სხდომაზე: „1. გ. გუგუნავას სცენარი „ხიდი 

ენგურზე“ არსებული სახით, ფილმის გადასაღებად მიუღებ-

ლად იქნას მიჩნეული. 2. მხედველობაში ვიღებთ რა, ა. წუწუნა-

ვას უპასუხისმგებლო და საბჭოთა ხელოვანისათვის შეუფერე-

ბელ განცხადებას მასზედ, რომ იგი უარს ამბობს როგორც დამ-

დგმელი და სურათის იდეოლოგიურ მხარეზე პასუხისმგებელი 

ფილმისა „ხიდი ენგურზე“, შეუჩერდეს მას სცენარის გადაკე-

თების ნება და ჩამოერთვას მას სცენარი. 3. ფილმის „ხიდი ენ-

გურზე“ დადგმის უფლება გადაეცეს რეჟისორ ღოღობერიძეს. 

მხატვრული სცენარების განყოფილებამ შეასრულოს სცენარის 

გადაკეთება კინოფაბრიკის მიერ და რეჟისორ ღოღობერიძის მი-

ერ, ამა წლის აგვისტოს თვისათვის. ფილმის გადაღების მოსამ-

ზადებელი სამუშაოები შეჩერდეს და ჯგუფი დაიშალოს. გადამ-

ღებ ჯგუფში ჩაითვალოს მხოლოდ რეჟ: ნ. ღოღობერიძე, ჯგუ-

ფის ხელმძღვანელი – ოზიაშვილი, ადმინისტრატორი – ცისკა-

რიშვილი და ასისტენტი – თარხნიშვილი. დირექტორი – კალა-



161 

 

ტოზიშვილი, საქმის მწარმოებელი – მიხელიძე“ (ოქმი №125, 1934, 

გვ. 49). 

ასეთი სხდომები, ამ და სხვა რეჟისორების სხვა ლიბრე-

ტოებისა და სცენარების განხილვა, ანალოგიური დადგენილე-

ბით – „წარმოდგენილი სახით თემა მიუღებელია“ – რამდენიმე 

ასეულ შემთხვევას ითვლის, განსაკუთრებით, 1930-1950-იან 

წლებში. ასევე ასეული შემთხვევაა, როდესაც სცენარს ცვლი-

ლების შეტანის მოთხოვნით მაინც ამტკიცებენდნენ, მაგრამ 

სხვადასხვა და ძირითადად უცნობი მიზეზებით ეს სცენარები 

ფილმად არასდროს ქცეულან და არქივებსა და ფონდებში 

პირვანდელი სახით, მინაწერებით, შენიშვნებით, რემარკებით 

ინახებიან.  

ცენზორები არა მხოლოდ სცენარებს აჩერებდნენ, არამედ 

უკვე გადაღებული ფილმების ჩვენებასაც კრძალავდნენ (სხვა-

დასხვა მიზეზით) და წარმოებაში ჩაშვებულებსაც აჩერებდნენ. 

მაგალითად, 1937 წელს „სახკინმრეწვში“ „მავნებლების მხილე-

ბისა და მათი ლიკვიდაციისთვის ჩატარებული“ საგანგებო რე-

ვიზიის დასკვნით დახურეს ფილმები: „ქალი სიმწვანეში“ (რე-

ჟისორი გიორგი მაკაროვი), „კაკო ყაჩაღი“ (რეჟისორები კოტე 

მიქაბერიძე და სიკო დოლიძე), „მეორე შესაკრები“ (რეჟისორი 

დავით რონდელი), „პერნის აჯანყება“ (რეჟისორი სიკო დოლი-

ძე), „ნო პასარან“ (რეჟისორი დავით რონდელი) და მრავალი 

სხვა. მავნებლებიც გამოავლინეს და რამდენიმე მათგანი – „სახ-

კინმრეწვის“ დირექტორები – 36 წლის ამბროსი თითბერიძე, 30 

წლის ივანე კიკნაძე და კინოქრონიკის დირექტორი მარკ რიჟი 

სიკვდილით დასაჯეს. 

დევნა, სცენარებისა და ფილმების აკრძალვა და შემდგომ 

გადასხლება მიუსაჯეს პირველ ქართველ ქალ რეჟისორ ნუცა 

ღოღობერიძეს (იგი არათუ პირველი, არამედ მაშინ ერთად-

ერთი ქალი რეჟისორი იყო საქართველოში), რომელსაც გადასა-

ღებად გადასცეს ზემოხსენებული სცენარი „ხიდი ენგურზე“. 



162 

 

ასევე ბევრი სხვა, რომლებზეც განაცხადით მიმართავდა „სახ-

კინმრეწველის“ დირექციას, წარმოებაში მისი რეჟისორობით არ 

ჩაუშვიათ, ქმრის, ერთ-ერთი ყველაზე გავლენიანი და ძლიერი 

ბოლშევიკის, ლევან ღოღობერიძის, არსებობის მიუხედავად. 

ოდნავ მოგვიანებით სწორედ ლევან ღოღობერიძის – „ხალხის 

მტრის ოჯახის წევრობა“ აღმოჩდა ნუცა ღოღობერიძისთვის 

იმიერპოლარეთში, სპეციალიზებულ ბანაკში „ჩესეირ“ (член 

cемьи изменника рoдины), 10 წლით (ათასობით სხვა ქალის 

მსგავსად) გადასახლების მიზეზი. შინ დაბრუნების შემდგომ 

კოტე მიქაბერიძისგან განსხვავებით თავად თქვა უარი კინოში 

დაბრუნებაზე. თუმცა არავინ იცის, რისი გაკეთების უფლებას 

მისცემდნენ თუნდაც რეაბილიტაციის შემდეგ. ამიტომ ახალ 

საქმიანობას მიჰყო ხელი და ახალი ცხოვრება დაიწყო, რომე-

ლიც, სამწუხაროდ, დიდხანს არ გაგრძელებულა. ნუცა ღოღობე-

რიძე 62 წლის ასაკში გარდაიცვალა.  

ბუნებრივია, „ხალხისა და სამშობლოს მტრის ოჯახის 

წევრის“ შემოქმედებას (მით უმეტეს, კინოს – კომუნისტების 

ხედვით, ყველაზე მასობრივი და აგიტაციის საუკეთესო საშუ-

ალების – სფეროში), ინფორმაციას მის შესახებ და თვით სახელ-

საც ცენზორები და სხვა საბჭოთა ჯალათები, ცხადია, განსა-

კუთრებული სისასტიკითა და შეუბრალებლად მოსპობდნენ და 

გაანადგურებდნენ. სწორედ ამიტომ იგი და მისი ფილმები 

ქართული კინემატოგრაფის „სიტყვიერი“ ისტორიიდანაც „წაშ-

ლილი“ იყო იმ ფოტოების მსგავსად, რომლებიც ასეულობითაა 

და რომლებზეც აღბეჭდილი ადამიანების დიდი ნაწილის სა-

ხეები მელნითაა გადაფარული ან ამოკაწრულია. 

ნუცა ღოღობერიძემ რეჟისორობა დოკუმენტური კინოთი 

დაიწყო და პირველ ფილმზე „მათი სამეფო“ (იგივე – „18-28“) 

მიხეილ კალატოზიშვილთან ერთად იმუშავა. კინოსურათი 

საქართველოს სამწლიანი დამოუკიდებლობის პერიოდში გადა-

ღებულ ქრონიკაზეა აწყობილი, რომელსაც ავტორები შემდგომი 



163 

 

წლების ორიგინალურ კადრებს უპირისპირებენ. ასახავენ მოვ-

ლენებს, რომლებიც საქართველოში 1918-1921 წლებში და 

ხელისუფლებაში ბოლშევიკების მოსვლიდან 1928 წლამდე გან-

ვითარდა. იმ პერიოდის კინოსტილისტიკის მთავარი ხაზებიც 

გავლებულია და იდეოლოგიური მოთხოვნების პრინციპებიც 

უკვე ფეხმოკიდებულია.  

ნუცა ღოღობერიძის პირველი დამოუკიდებელი 5-ნაწი-

ლიანი დოკუმენტურ-სადადგმო კინოსურათი „ბუბა“ (როგორც 

ეწოდებოდა ამ კატეგორიის ნამუშევრებს – „კულტურფილმი“1) 

ნუცა ღოღობერიძის სცენარითვეა გადაღებული. მხატვარია 

დავით კაკაბაძე, ოპერატორი − სერგო ზაბოზლაევი. მონაწი-

ლეობენ ქუთაისის თეატრის მსახიობი პეტრე ჭიჭინაძე და 

რაჭის სოფელ ღების მცხოვრებლები. 

ნუცა ღოღობერიძე ამ მხრივაც − როგორც რეჟისორი − 

ეპოქის მსხვერპლი იყო და უნდა დამორჩილებოდა ცენზურის 

დირექტივების „ბედის ძალას“, რომელსაც შემაკავებელი ჯები-

რები არ გააჩნდა, ერთადერთი გამოსავლის გარდა – იდეურ 

კაბალასთან მხატვრული ამოცანების, წმინდა კინემატოგრაფი-

ული ხერხების, პლასტიკური თუ შემოქმედებითად ესთეტი-

ზებული ხელოვნების ხერხებით დაპირისპირება. „ბუბა“ სწო-

რედ ამგვარი „დაპირისპირებისა“ და შემოქმედებითი ძიებების 

ნიმუშია.  

რეჟისორი მხატვართან და ოპერატორთან ერთად მის-

დევს მონტაჟურ-პოეტური კინოს სტილისტიკას (რომელიც იმ-

დროინდელ ქართულ თუ ევროპულ-ამერიკულ კინოში სიახლე 

იყო). რაკურსების, ხედებისა და მონტაჟური წყობის მონაც-

ვლეობა, სპეციფიკური განათება, თხრობის მანერა, პორტრეტე-

                                                           
1 „კულტურფილმი“ –  სხვადასხვა თემატიკისა და სახეობის შემეცნებითი, 

პროპაგანდისტული, სააგიტაციო ფილმი, რომლის ერთ-ერთი ამოცანა საბ-

ჭოთა მოქალაქეების აღზრდა-განათლება და მათში კომუნისტური იდეო-

ლოგიის „ჩაბეჭდვა“ იყო. 



164 

 

ბი, ტიპაჟები, ეთნოგრაფიული ეტიუდები, წაფენები, დიაგონა-

ლური კადრები − ყველა ის მხატვრული ელემენტია, რომელიც 

კინემატოგრაფიული სტრუქტურის შესაქმნელად გამოიყენება.  

„უჟმურიც“ დროის შესაფერისი პროპაგანდისტული ხასი-

ათისაა, ე. წ. სააგიტაციო ფილმი, „აგიტკა“, როგორც მოიხსენი-

ებდნენ მხატვრული ნაწარმოების ასეთ იდეოლოგიურ ჩარჩოებ-

ში მოქცეულ, სპეციფიკური ხასიათის, შეიძლება, ჟანრისაც კი – 

ნიმუშებს.  

მასაც საფუძვლად უდევს საბჭოთა პროპაგანდისთვის და-

მახასიათებელი და სოციალისტური რეალიზმის თეორიისთვის 

აუცილებელი ძველისა და ახლის, რევოლუციამდელის, მისი 

გადმონაშთებისა და შემდგომი პერიოდის სახალხო მიღწევების 

დაპირისპირების იდეა. არსი კი ისაა, რომ კოლხეთის დაბლობი, 

რომელიც ჭაობიანი ადგილია და უჟმურს (ადგილობრივ დია-

ლექტზე ციებას ნიშნავს) უწოდებენ, მალარიას იწვევს. გაუნათ-

ლებელ და ილუზიების სამყაროში მცხოვრებ ადამიანებში იგი 

ცრურწმენას უკავშირდება – გომბეშოების ბოროტი მწვანე დე-

დოფლისა და მისი ძალით ხალხზე თავსდატეხილი ავადმყო-

ფობით სასჯელის შესახებ.  

პარალელურად ვითარდება კლასობრივი დაპირისპირე-

ბის ხაზი − საბჭოთა ხელისუფლების მტრებს „უჟმურში“ „მავ-

ნებელი“ კულაკი ასახიერებს. ეს ის დროა, როდესაც საბჭოთა 

კავშირში რეპრესიების ერთ-ერთი ხაზი „განკულაკების“ კამპა-

ნია იყო, რაც ასევე აქტიურად აისახებოდა როგორც 30-იანი 

წლების, ასევე, ფაქტობრივად, საბჭოთა კინოს მომდევნო ათ-

წლეულებშიც. ბოროტი კულაკის ავი მიზნებისა და ინტრიგების 

მსხვერპლ ახალგაზრდა პროგრესულ გლეხს კი, რომელსაც 

„ხალხის მტერი“ ჭაობებში იტყუებს, კომკავშირლები გადაარჩე-

ნენ. შესაბამისად, „ახალი გვარდია“, ახალი სახელმწიფოს შვი-

ლები, ახალი გმირები ამარცხებენ წარსულის გადმონაშთებს და 

ახალი ქვეყნის აღმშენებლობისთვის იღვწიან.  



165 

 

„ბუბაც“ და „უჟმურიც“ 80 წელზე მეტი ხნის განმავლო-

ბაში დაკარგულად ითვლებოდა და მათზე მხოლოდ წერილო-

ბითი მასალით მსჯელობდნენ. „ბუბა“ გიორგი ლეონიძის სახე-

ლობის ლიტერატურის მუზეუმის მაშინდელმა დირექტორმა 

ლაშა ბაქრაძემ კინოსტუდიაში 2016 წელს საარქივო მასალებზე 

მუშაობისას შემთხვევით აღმოაჩინა. „უჟმური“ ერთ-ერთი პირ-

ველი დაბრუნდა შინ საქართველოს ეროვნული კინოცენტრის 

პროექტის – რუსეთის ფილმოფონდიდან ქართული ფილმების 

სამშობლოში დაბრუნება, გაწმენდა, აციფვრა – ფარგლებში.  

ქართული კინემატოგრაფის ერთ-ერთი შემქმნელი და 

მსოფლიო კინოს შედევრად არაერთხელ აღიარებული ფილმის 

„ჩემი ბებია“ (1929 წელი) რეჟისორი კოტე მიქაბერიძეც საბჭოთა 

რეჟიმის კიდევ ერთი მსხვერპლი იყო, რომელიც მორალურად 

და ფსიქოლოგიურად სხვადახვა დროს მეთოდურად გაანად-

გურეს. მისი, როგორც რეჟისორის ფილმოგრაფიაც, ნუცა ღოღო-

ბერიძის მსგავსად, მწირია და სულ რამდენიმე ფილმისგან შედ-

გება – „ჰასანი“, „დაგვიანებული სასიძო“, „ქაჯეთი“, „ფორპოს-

ტი“ და ანიმაცია – „ზურიკო და მარიკო“.  

„ჩემი ბებიაც“ 40 წელზე მეტი ხნის განმავლობაში აკრძა-

ლული და „თაროზე შემოდებული“ იყო, რასაც წინ უძღოდა 

აქტიური დამგმობი კამპანია და რაშიც პროპაგანდისა და ცენ-

ზურის ყველა არსებული რგოლი იყო ჩართული. 

1929 წელს „საქართველოს რევოლუციური კინემატოგრა-

ფიის მუშათა კავშირმა“ „ჩემი ბებია“ ასე შეაფასა: „სატირა, რო-

გორც მას ავტორი უწოდებს, არასწორადაა გაგებული. ...სურა-

თის ნაკლოვანებების აღნიშვნისას საჭიროა მივუთითოთ, რომ 

რეჟისორს სურათისა და სცენარზე მუშაობის პროცესში აკლდა 

სამხატვრო საბჭოს ზედამხედველობა, რამაც საბოლოოდ რეჟი-

სორის მეტად უხეში შეცდომები გამოიწვია“ (ეროვნული არქი-

ვი, 1930).  



166 

 

1930 წელს კი საბოლოოდ გადაწყვიტეს ფილმისა და მისი 

რეჟისორის ბედი: „პროტექციონიზმის, ბიუროკრატიზმის და 

მასთან ბრძოლის შესახებ თემები, უდავოდ აქტუალური თე-

მებია, მაგრამ, სამწუხაროდ, კინოსურათში „ჩემი ბებია“ ამ თე-

მების განვითარება ჩვენ ვერ ვიხილეთ. სურათმა პროტექცი-

ონიზმის არსი ვერ გამოავლინა, ვერ გაშალა მაყურებლის წინაშე 

თემა და დღევანდელობის ძირითადი ამოცანები ვერ გადაწყ-

ვიტა. რეჟისორს, გატაცებულს რა უმიზნო ფორმალიზმით, თა-

ვისი ნამუშევრის ტექნიკა მიჰყავს აბსოლუტურ უმიზნობამდე, 

დროდადრო კი მავნებლობამდე, რაც გაუგებარია ფართო მუშა-

მაყურებლისთვის... სურათი „ჩემი ბებია", თავისი უზომო ფორ-

მალიზმით, დეკადენტური ხასიათის ესთეტიზმით, წარმოად-

გენს მუშათა კლასისთვის მტრულად განწყობილ სურათს. სრკმკ ამ 

სახით მის გაქირავებაში გაშვებას დაუშვებლად მიიჩნევს და 

ხმას მის წინააღმდეგ აძლევს“ (ეროვნული არქივი, 1930). 

კინომცოდნე ნათია ამირეჯიბი წიგნში „დროთა ეკრანი“, 

სტატიაში „კოტე მიქაბერიძის „ჩემი ბებია“, წერს: „ფილმის უარ-

ყოფის მიზეზად ჩათვალეს თავისებური გამომსახველი ფორმა 

და, რაც მთავარია, იდეა. კოტე მიქაბერიძე სატირულ-კარიკა-

ტურული ხერხებით ძველ თაობას კი არ დასცინოდა (რაც მაშინ 

ერთობ გავრცელებეული და მიღებული იყო), არამედ თანამედ-

როვე ბიუროკრატ ჩინოვნიკებს... ოციანი წლების კინოხელოვ-

ნებაში კი თანამედროვე საზოგადოების გაქილიკება უცხო და 

მოულოდნელი აღმოჩნდა. ამიტომაც აკრძალეს ფილმი და მაყუ-

რებელს არ უჩვენეს... კოტე მიქაბერიძის ფანტაზია, შემოქმედე-

ბითი გაბედულება, გამომგონებლობის ნიჭი დაუნდობლად 

უარყვეს და ამ უარყოფამ ტრაგიკული კვალი დატოვა მის მერ-

მინდელ შემოქმედებაზე“ (ამირეჯიბი, 1990, გვ. 153). 

მართალია, სერგეი ტრეტიაკოვის მაშინდელი შეფასება-

„წინასწარმეტყველება“ – „ექსპერიმენტული კომედიის შექმნის 

მცდელობა, ეს საბჭოთა პირობებში ურთულესი ჟანრია, სატირა 



167 

 

და პროკურატურა გვერდიგვერდაა“ (ხელოვნების სასახლის 

არქივი) – იმ ჯერზე პირდაპირ არ ახდა, მაგრამ მოგვიანებით 

კოტე მიქაბერიძეს მაინც მოუწია პროკურატურის წინაშე წარდ-

გომა, გასამართლება და პატიმრობა. 

1957 წელს, „უმიზნო ფორმალიზმით გატაცებულმა“ რე-

ჟისორმა იმ (და ალბათ, არა მხოლოდ „იმ“) ეპოქისთვის საბე-

დისწერო შეცდომა დაუშვა: რამდენიმე, უკიდურესად ანტისაბ-

ჭოთა წერილი დაწერა. ასეთ სითამამესა და პოლიტიკური კრი-

ტიკის პირდაპირობას (რაც დღესაც დაუჯერებლად ჟღერს), 

ცხადია, არავინ აპატიებდა. „...საბჭოთა ხელისუფლება არის – 

გიგანტური საკონცენტრაციო ლაგირი; ყველაზე ლაჩარი, მში-

შარა სახელმწიფო, რომელსაც თავისი ჩრდილების ეშინია, ხალ-

ხის ეშინია, ადამიანების ეშინია; ყოვლად მატყუარა სახელმწი-

ფო; დესპოტი, რომელმაც წაართვა საბჭოთა მოქალაქეს ყოველ-

გვარი თავისუფლება, მეობა, ვაჟკაცობა, ხასიათი – ინდივიდუ-

ალობა; მთელი ნაციების გამანადგურებელი. რის საბჭოთა ხე-

ლისუფლება – ეს ხომ ნამდვილი იმპერიალისტური სახელმწი-

ფოა, უფრო უარესი – ფაშისტური სახელმწიფოა! ხალხმა იცის 

ეს. გაუმარჯოს თავისუფალ საქართველოს!“ (შ.ს.ს. არქივი, 1957). 

საქართველოს სახელმწიფო უშიშროების კომიტეტში და-

კითხვებზე, კოტე მიქაბერიძემ „აღიარა“: „...ვერ გავერკვიე და 

კარგად ვერ გავიგე ბოლო დროს სსრკ-ში მიმდინარე მოვლე-

ნების შინაგანი ხასიათი; და აგრეთვე იმან, რომ არაკეთილ-

განწყობილ ურთიერთობაში ვიმყოფებოდი ჩვენი კინოსტუდი-

ის მუშაკებთან. კერძოდ, ჭიაურელთან, მჭედლიძესთან და სხვებ-

თან. ვიმყოფებოდი რა, მე ვიტყოდი, სერიოზულად ავად და 

ნერვულად გაღიზიანებული, არასწორად გავიგე 1956 წლის 

მარტში თბილისში მომხდარი მასობრივი არეულობები, რასაც 

ახალგაზრდობას შორის გარკვეული მსხვერპლი მოჰყვა. ამას 

გარდა, ჩემზე მძიმე შთაბეჭდილება მოახდინა იმან, რომ 1937 

წელს დააპატიმრეს ადამიანთა დიდი რაოდენობა, რომლებიც 



168 

 

დღეს რეაბილიტირებულები არიან და გამოდის, რომ ისინი და-

უმსახურებლად დასაჯეს. ამ ყველაფერმა ერთად ისე იმოქმედა 

ჩემზე, რომ წამაქეზა დამეწერა და შემედგინა მკვეთრად ანტი-

საბჭოთა ხასიათის ანონიმური წერილები“ (შ.ს.ს. არქივი, 1957, 

გვ. 26).  

საქართველოს სსრ უმაღლესმა სასამართლომ „ანტისაბჭო-

თა საქმიანობისა და აგიტაციისთვის“ კოტე მიქაბერიძე 3 წლით 

დააპატიმრა. მსჯავრდებულის მორიგი „აღიარება“ და თხოვნა – 

„ამჟამად მე თქვენს წინაშე ვდგავარ ჩემი დანაშაულით, და თუ 

ეს აუცილებელია, დამეხმარეთ იმით, რომ მე მომეცეს საშუალე-

ბა გამოვისყიდო ყოველივე ჩადენილი, ჩემი მუშაობით მშობ-

ლიური ხელოვნებისათვის“ ((შ.ს.ს. არქივი, 1957, გვ. 16). – რა 

თქმა უნდა, არ გაითვალისწინა. სასჯელი მორდოვეთში შრომა-

გასწორების კოლონიაში მოიხადა. დაბრუნების შემდეგ კინორე-

ჟისორად აღარ უმუშავია. დუბლაჟის საამქროში დასაქმდა. გარ-

დაიცვალა 1973 წელს, არკადი ხინთიბიძის ხსოვნის საღამოზე, 

სავარაუდოდ, ჰიპერტონიითა თუ გულის შეტევით, 77 წლის.  

„ჩემი ბებია“ კი უკვე რამდენიმე ათეული წელია, ქართუ-

ლი კულტურის ყველა ფორუმში, ყველა მნიშვნელოვან საერთა-

შორისო კინოპროექტშია ჩართული და ნიკოლოზ შენგელაიას 

„ელისოს“, მიხეილ კალატოზიშვილის „ჯიმ შვანთესა“ და „ლურ-

სმანი ჩექმაში“, მიხეილ ჭიაურელის „საბასა“ და „ხაბარდას“ – 

1920-1930-იანი წლების მიჯნის ქართულ კინოშედევრებთან 

ერთად, თავისთავადი მაღალმხატვრული ღირებულებების პა-

რალელურად, იმასაც თვალნათლივ აჩვენებს, როგორი შეიძლე-

ბოდა ყოფილიყო, როგორ განვითარებულიყო ეროვნული კინე-

მატოგრაფი, ეროვნული კულტურა, საბჭოთა სისტემას რომ არ 

გაენადგურებინა.  

სრულიად საპირისპირო და საბჭოთა კავშირის პირობებ-

ში, ფაქტობრივად, უბადლო ბედის აღმოჩნდა კიდევ ერთი 

ქართველი რეჟისორი, მიხეილ ჭიაურელი, რომლის ხანგრძლი-



169 

 

ვი კინოცხოვრება 20-იან წლებში დაიწყო, რომელიც ქართული 

კინემატოგრაფის ერთ-ერთ საფუძველჩამყრელად იქცა და რო-

მელმაც არნახულ პატივსა და დიდებას მიაღწია ,,ღმერთკაცის“ 

გვერდით. 

30-იანი წლების დასაწყისიდან საბჭოთა სააგიტაციო-

პროპაგანდისტულ ფილმებს კეთილისა და ბოროტის ბრძოლის 

– კოლმეურნეების, გლეხების, მუშების, კომკავშირლების, კო-

მუნისტების ცხოვრებისა და გმირობისა თუ გმირობისკენ მო-

წოდების, მავნებლების, ხალხის მტრების, უცხო ქვეყნის აგენ-

ტების, „ყოფილების“ – შესახებ  განსაკუთრებული კატეგორიის 

კინოსურათები შეემატა სტალინზე. 

1938 წელს სტალინის რედაქციით გამოიცა „საბჭოთა კავ-

შირის კომუნისტური (ბოლშევიკური) პარტიის მოკლე კურსი“, 

რომელმაც საბოლოოდ განამტკიცა სტალინის პერიოდის ისტო-

რიოგრაფიული კანონი: რევოლუციის ისტორია ლენინ-სტალი-

ნის პარტიისა და „მოღალატეებთან“ ბრძოლის ისტორიად შე-

ფასდა. მალევე, თვით ლენინის პერსონა და როლი სსრკ-ის შექ-

მნა-არსებობაში თანდათან დაპატარავდა, მეორე ხედზე გადავი-

და და იოსებ ჯუღაშვილის ჩრდილში აღმოჩნდა. 

„...ვინ, თუ არა პარტიამ და მისმა ბელადმა სხვაზე უკეთ 

იციან, თუ როგორი ხელოვნება გვჭირდება? ხომ სწორედ პარ-

ტიას მივყავართ მიზნისკენ მარქსიზმ-ლენინიზმის, ხომ სწო-

რედ ის ცხოვრობს და შრომობს ღმერთთან მუდმივი კავშირით. 

აქედან გამომდინარე, მისი და მისი წინამძღოლის სახით ჩვენ 

გვყავს გამოცდილი და ბრძენი დამრიგებელი, კომპეტენტური 

ყველა სფეროში წარმოების, ლინგვისტიკის, მუსიკის, ფილოსო-

ფიის, ფერწერის, ბიოლოგიისა და ა.შ. იგი ჩვენი მხედართმთა-

ვარიცაა, და მმართველიც, უზენაესი ქურუმი, რომლის სიტყ-

ვებში დაეჭვება ისეთივე ცოდვაა, როგორც ღმერთში ეჭვის შე-

ტანა“ (Tertz, 1960).  



170 

 

სტალინის, როგორც „დიად მეგობარსა და ბრძენ მასწავ-

ლებელზე“ მითის შექმნა, მითოლოგიზაციის კამპანია 1934 

წელს, პარტიის XVII ყრილობის წინ იწყება, ყრილობისა, რომე-

ლიც ორი სახელწოდებითაა ცნობილი – „გამარჯვებულთა ყრი-

ლობა“ და „დახვრეტილთა“, რომლის მონაწილეთა უმეტესობა 

დიდი ტერორის წლებში მართლა დახვრიტეს.  

ფრანგი კრიტიკოსი ანდრე ბაზენი ნაშრომში „სტალინის 

მითი საბჭოთა კინოში“ წერს: „ცხადია, რომ ამ კონტექსტში არ 

შეიძლება, ჯეროვნად არ შეფასდეს სტალინის კინემატოგრაფი-

ული სახის მნიშვნელობა. მასში ხაზგასმულია, რომ ამიერიდან 

სტალინი მთლიანად იდენტიფიცირებულია ისტორიასთან, რომ 

აქ არ აღმოცენდება სუბიექტურობასთან დაკავშირებული რაიმე 

წინააღმდეგობა. ეს ფენომენი შეიძლება აიხსნას მხოლოდ იმით, 

რომ სტალინმა საკმარისად დაამტკიცა პარტიისადმი ერთგუ-

ლებაც და თავისი გენიალურობაც. მისი ღალატის ჰიპოტეზაც 

კი იმდენად წარმოუდგენელია, რომ სტალინის სიცოცხლეშივე 

შეიძლება მის მიმართ ისეთი დამოკიდებულების გამოჩენა, 

როგორსაც დაღუპული გმირის მიმართ ვიჩენთ. 

ლენინის მუმიფიკაციით, მავზოლეუმის შექმნითა და 

სტალინის ნეკროლოგით „ლენინი ცოცხალია" ამ დასასრულის 

დასაწყისი აღინიშნა. მაგრამ ლენინის ნეშთის ბალზამირება 

არანაკლებ სიმბოლურია, ვიდრე სტალინის მუმიფიცირება კი-

ნოში. ეს მუმიფიკაცია ნიშნავს, რომ სტალინის დამოკიდებუ-

ლებაში საბჭოთა პოლიტიკასთან არ დარჩა არაფერი შემთხ-

ვევითი და, ბოლომდე რომ ვთქვათ ჩვენი სათქმელი, – არაფერი 

ისეთი, რაც აღინიშნება სიტყვით „ადამიანური". ადამიანი და 

ისტორია – მოცემულ შემთხვევაში განვლილი ეტაპია. სტალინი 

თავადაა ხორცშეხმული ისტორია“ (ბაზენი, 1950). 

ბელადისა და „ღმერთკაცის“ ხატების გაძლიერებას, ადგი-

ლის გამყარებას, კანონიზაციას ბევრმა ფაქტორმა, მაგრამ, პირ-

ველ რიგში, მაინც საბჭოთა კინომ, კინორეჟისორებმა და მათგან 



171 

 

გამორჩეულად სწორედ მიხეილ ჭიაურელმა – ქართველმა და 

საბჭოეთის ყველაზე გავლენიანმა რეჟისორმა, სტალინის პრემი-

ის ექვსგზის ლაურეატმა – შეუწყო ხელი „სტალინური ტრილო-

გიითა“ და „ერის მამაზე“ გადაღებული კიდევ რამდენიმე ფილმით. 

მეორე მსოფლიო ომამდე მიხეილ ჭიაურელს სტალინის 

შესახებ პირველი ფილმი „დიადი განთიადი“ ჰქონდა გადაღე-

ბული. ომის პერიოდში „გიორგი სააკაძე“ გადაიღო, რომელშიც 

გიორგი სააკაძის სახე სტალინის მითის კიდევ ერთი წახნაგია. 

პროცესი ომის შემდეგაც გრძელდება (ღრმავდება) ფილმებში – 

„ფიცი“ (1946), „ბერლინის დაცემა“ (1949) და „დაუვიწყარი 1919“ 

(1952). მათში საბჭოთა კავშირის ისტორიის სხვადასხვა ეტაპია 

ნაჩვენები – ოქტომბრის რევოლუცია, ინდუსტრიალიზაცია, მე-

ორე მსოფლიო ომის ცენტრალური მოვლენები, გამარჯვება ამ 

ომში და სხვ. ომის ისტორიაც მათში სტალინის „გეგმის“ მი-

ხედვითა და იდეოლოგიით იყო დაწერილი და წარმოდგენილი. 

მკვეთრი საავტორო სტილისა და არაერთი გამოყენებული 

მხატვრული ხერხის მიუხედავად, ჭიაურელის სტალინიანა ასე-

ვე მკვეთრად გამოხატული სოციალისტური რეალიზმის იდეა-

ლური ნიმუშია. სოცრეალიზმი, როგორც საბჭოთა კინოს ისტო-

რია აჩვენებს, არა მხოლოდ მხატვრული მეთოდია, არამედ ხე-

ლოვანის უნარი არაწინააღმდეგობრივად შეათავსოს მითები 

რეალობასთან და ისაუბროს პოლიტიკის ენაზე. 

და ერთ დღესაც ყველაფერი დასრულდა. სტალინი მოკ-

ვდა. სკკპ(ბ) XX ყრილობაზე, რომელზეც „პიროვნების კულტი“ 

დაგმეს და მისი შედეგების დაძლევის შესახებ დადგენილება 

მიიღეს, ნიკიტა ხრუშჩოვმა „ბერლინის დაცემა“ და „დაუვიწყა-

რი 1919 წელიც“ გააკრიტიკა. სტალინის „ეპოქის“ დასრულებას-

თან ერთად „პირველი საბჭოთა კინორეჟისორის“ დიდებაც დას-

რულდა. თუმცა რამდენიმე წელიწადში ბევრი კოლეგისგან 

განსხვავებით მიხეილ ჭიაურელმა მაინც შეძლო კინოში დაბ-

რუნება და ყოფითი დრამებისა და კომედიების გადაღებას შე-



172 

 

უდგა, რაც პოსტსტალინურ „დათბობის“ ეპოქაში შეიძლება მის-

თვის კომპრომისული, მაგრამ უსაფრთხო იყო. გარდაიცვალა 80 

წლის. 

ფაქტების, ნამდვილი და გამოგონილი, მშრალი და გაზვი-

ადებული, რეალური და წარმოსახვითი ამბების, დოკუმენტე-

ბის, უწყებრივი შეკრებებისა და სასამართლოს სხდომების ოქ-

მების, გადაღებული და გადაუღებელი ფილმების, აკრძალული 

სცენარების, ლიტერატურული ტექსტების და ისტორიული 

მოვლენების ფონზე თუ სიღრმეში მთავარი მაინც ადამიანების 

პირადი ცხოვრება და ბედია. სინამდვილეში არავინ იცის, რას 

გრძნობდნენ, ფიქრობდნენ, განიცდიდნენ ისინი გადასახლება-

ში, დაპატიმრების მოლოდინში, დასახვრეტების საკნებში, რა 

ამოძრავებდათ და რას ელოდებოდნენ, როგორ უძლებდნენ, რი-

სი იმედი ჰქონდათ – მათაც, რომლებმაც წითელი ტერორის ყვე-

ლა კარიბჭე გაიარეს და მათაც, რომლებმაც თვითონ მოაწყვეს 

ჯოჯოხეთი დედამიწაზე.  

„სწორედ ხსოვნის წყალობითაა კოსმოსი ეთიკურად მო-

წესრიგებული. ხე არსებობს იმისათვის, რომ ადამიანს კვლავ-

მოსვლის რწმენა ჩაუნერგოს, სიცოცხლის მარადიულობა შეახ-

სენოს, ანუ გააძლიეროს. სამყარო, ბუნება, სიცოცხლე ბუნებრი-

ვად ინახავს კულტურისა და ზნეობის თესლს, ინახავს სწორედ 

წესრიგისა და სისტემის სახით (ამიტომ ყოველთვის უნდა „გახ-

სოვდეს სიცოცხლე“). ადამიანური მოთხოვნილება, ეკუთვნო-

დეს ეთნოგენეტიკურ და ისტორიულ-კულტურულ მთლიანო-

ბას, სხვა არაფერია, თუ არა ბუნების კანონი – ნაწილის ერთ-

გულება მთელისადმი, წარმავალობის – მარადიულობისადმი. 

ამ ბუნებრივი მოთხოვნილების ფონზე უნდა გავიაზროთ სწო-

რედ ადამიანის თუ ერის შინაგანი დაშლის მთელი ტრაგიზმი 

ნაირ-ნაირ იმპერიათა პოლიტიკური წნეხის პირობებში და მისი 

განუწყვეტელი სწრაფვა დაშლილი მთლიანობის აღდგენისაკენ“ 

(კვაჭანტირაძე, 2009).  



173 

 

გამოყენებული ლიტერატურა და საარქივო მასალა: 
 

ამირეჯიბი, ნ.  (1990). დროთა ეკრანი, თბილისი: „ხელოვნება“. 

ბაზენი, ა. (2014). სტალინის მითი საბჭოთა კინოში,  ელჟურნალი „ბურუსი“, 

https://burusi.wordpress.com/2014/02/10/stalin-3/, პირველი ორიგინა-

ლური პუბლიკაცია Esprit, 17, N170, Paris, 1950, VI-VII. 

ეროვნული არქივი, (1930). ფ. 284, ა.1, საქ. 1709. 

კიკნაძე, ვ.  (2003). ქართული (დრამატული) თეატრის ისტორია, ტ. 2. თბილისი. 

კვაჭანტირაძე, მ. (2009). განგაშის რომანები, ელჟურნალი „ბურუსი“,  

https://burusi.wordpress.com/2009/05/13/. ბოლოს ნანახია 21.05.2025 

ოქმი №125, (1934). 11 ივნისი, ქ. თბილისი,  საქართველოს სახკინმრეწვის 

კინოფაბრიკა. ფ.-52, ან.-2, სა.-174. 

რატიანი, ი. (2014). საბჭოთა პერიოდის ქართული ლიტერატურა.  

http://work.geofl.ge/lego/textView.php. parentID=47. ბოლოს ნანახია 

25.06.2025  

საარქივო დოკუმენტი, (1930). 7. VIII. მანქანაზე ნაბეჭდი რუსულ ენაზე. 

(ფ.15 № 76, ბ 20.740/30). 23..253. NB. 

საარქივო დოკუმენტი, (1932). 5 აგვისტო. №6 (ფ. 1 საქ. 971 ბ 20.502/20) 

20.841/49. 

სტენოგრაფიული ანგარიში, (1934). 3 ივნისი, ქ. თბილისი,  საქართველოს 

სახკინმრეწვის კინოფაბრიკა. ფ.-52, ან.-2, სა.-174. 

ჩხარტიშვილი, ლ. (2016). „მეფე ლირის“ სცენური ინტერპრეტაციის საკი-

თხები ევროპულ და ქართულ თეატრში, თბილისი: „კენტავრი“. 

ხელოვნების სასახლის არქივი. ფ-1, საქ.-1783, ხ-182. 

Tertz, A. (1960). The text of On Socialist Realism, translated by George Dennis. 

© 1960 by Pantheon Books, a Division of Random House, Inc., 333 Sixth 

Avenue, New York 14, N.Y.  

 

 

  

https://burusi.wordpress.com/2014/02/10/stalin-3/
https://burusi.wordpress.com/2009/05/13/


174 

 

Lela Ochiauri 

 

Guiltlessness and Punishment 

(“Enemies of the People” in Soviet Georgian Cinema 

and the State’s Fight Against Them) 

 

Abstract 

 

Keywords: Soviet cinema propaganda, Stalin mythology, 

censorship and repression in film. 
 

Propaganda and cinema can be considered synonyms especially 

under totalitarian regimes. Propaganda and censorship were among 

the most powerful tools for controlling the state and society. The his-

tory of the Soviet Union itself is a long history of propaganda, censor-

ship, violence, and cruelty. 

The building/strengthening of the new Soviet state required 

powerful propaganda and an “iron” system of governance. To solidify the 

ideology and raise the new Soviet person, a course was take - since 

1932, Socialist Realism became the main pillar of this effort - falling 

into strictly defined rules. These rules emphasized the contrast bet-

ween the dark past and the bright present/future, the glorification of 

the beauty of the new life, and the nurturing of the new “Soviet person“.  

Mandatory schemes, frameworks, and descriptions of forms - 

established on ideological foundations - determined the very existen-

ce of every film. Cinema ideology/Ideology in cinema relied on dec-

rees, directives, and official instructions. 

This uncompromising ideology was followed and shared by 

practically every Georgian film produced in the 1930s-1950s. Censor-

ship dictated and controlled every stage of creativity. Meanwhile, the 

disobedient and even slightly independent artists- such as Kote Mika-



175 

 

beridze, Nutsa Ghoghoberidze, Kote Marjanishvili, and others- were 

declared “enemies of the socialist homeland” and punished with ut-

most severity, along with their films. 

In this context, a distinguished place belongs to one of Stalin’s 

chief “mythographers“, Mikheil Chiaureli, who dedicated most of his 

work to Stalin, became the most influential director of the Soviet 

Union, and whose fame ended together with the downfall of the 

dictator’s cult. 

The study of Soviet history continues to this day. Research into 

Georgian art, Georgian cinema, film artists, and the facts of repres-

sion in film also continues- with the search for unknown, unexplored 

stories and their re-examination from new perspectives. 

 

 

  


